
10 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

4
.2

0
22

Andreas Huth
Diversifizieren. Zur Zukunft von Sammlungen vormoderner europäischer Kunst. 
Editorial 2

Viele der heute in Museen aufbewahrten vormodernen Kunstwerke hatten neben 
ihren ästhetischen, motivischen und handwerklichen Qualitäten praktische Funk-
tionen. Sie wurden benutzt oder waren Teil performativer Handlungen, sie korre-
spondierten mit ihren Aufstellungs- oder Anbringungsorten, wurden verändert, 
transloziert und neu kontextualisiert. ‹Kunstwerke› waren diese Objekte nicht trotz, 
sondern mit ihrer Komplexität: sie sind kulturgeschichtliche Zeugnisse und Träger 
von Informationen. Erst die Sammlungen reduzieren sie auf ihre Ästhetik und dieje-
nigen Teilaspekte, die sich im Museum in der Zuweisung von Künstlernamen bezie-
hungsweise zu ‹Schulen› und ‹Kunstlandschaften› und der Bestimmung eines ‹Stils› 
manifestieren. Andere Blickwinkel, Zugänge und Deutungen – beispielsweise zu den 
religiösen, sozialen und politischen Funktionsweisen von Objekten, den technischen/
materialen Traditionen und Bedingungen oder den ökonomisch-politischen Dimen-
sionen von Kunst – werden, wenn überhaupt, in Kabinett- oder Sonderausstellungen 
ausgelagert. Dieses Konzept ist, wiewohl fest etabliert, so langweilig wie gefährlich: 
es verengt den Adressat*innenkreis auf eine einzige, noch dazu schwindende Per-
sonengruppe (zugespitzt: ältere, weiße und wohlhabende Bildungsbürger*innen im 
Urlaub), deren Erwartungen seit Kindertagen trainiert und von den Museen bestä-
tigt werden und der der Ausstellungsbesuch zur distinktiven Identitätspflege dient.1 
Weder die übrige, in jeder Hinsicht diversere, facettenreichere Gesellschaft noch die 
aktuellen Forschungsdiskussionen spielen für die meisten dieser Kunstmuseen eine 
Rolle. Stattdessen reproduzieren sie wissenschaftlich, politisch und pädagogisch 
problematische Narrative und verweigern sich ihrer Aufgabe als Orte des Lernens, 
des Austauschs und der Wissenschaftskommunikation. Die bisherigen Antworten 
auf die nicht mehr zu übersehende Entfremdung zwischen der Gesellschaft und den 
vormodernen Kunstsammlungen – konventionelle, aber kräftig beworbene Großaus-
stellungen und Events als externe und mehr ‹Vermittlung› als interne Lösungen – 
verstärken auf Dauer die Probleme.2 Ein eng mit kunstwissenschaftlicher Forschung 
verbundenes Outreach-Kuratieren in Sammlungen vormoderner europäischer Kunst, 
neue Fragestellungen und mehr Offenheit und Flexibilität in den Präsentationsfor-
men könnten dazu beitragen, die Häuser endlich zu multiperspektivischen ‹Museen 
für alle› zu machen – ein Anspruch, auf den sie als öffentliche und mit öffentlichen 
Mitteln geförderte Institutionen eigentlich ohnehin verpflichtet sind.3 Diesem An-
spruch sind Häuser mit Sammlungen vormoderner, nicht in Europa hergestellter 
Objekte deutlich näher: Vor dem Hintergrund der vehementen Kritik an essentialisie-
renden und post-/kolonialen Zuweisungen wird dort schon seit vielen Jahren inten-
siv über Inhalte, Präsentationsformen und Adressat*innen sowie über Möglichkeiten 
der Partizipation nachgedacht. Auch stadtgeschichtliche und archäologische Samm-
lungen sind hierin oft weiter als die Museen für ‹Alte Meister›.



11An
d
re

as
 H

u
th

 
D

iv
er

si
fi

zi
er

en
. 

Zu
r 

Zu
ku

n
ft

 v
on

 S
am

m
lu

n
ge

n
 v

or
m

od
er

n
er

 e
u

ro
p

äi
sc

h
er

 K
u

n
st

. 
Ed

it
or

ia
l 
2

Die in dieser Einleitung vorgetragene Kritik klingt in manchen Ohren möglicher-
weise allzu bekannt, pauschalisierend, vielleicht auch polemisch. Wahrscheinlich 
sind ihr auch meine eigenen Interessenschwerpunkte – künstlerische Techniken, 
Restaurierung und Florentiner Kunst des 14. und 15. Jahrhunderts – anzumerken, 
wobei gerade in letzterem viele der hier anzusprechenden Probleme konzentriert 
sind. Zudem mag meine Kritik den Eindruck erwecken, die an vielen Häusern be-
reits erprobten neuen, vielversprechenden Ansätze nicht gebührend zu würdigen 
und nicht ausreichend die Zwänge zu berücksichtigen, denen die Häuser unter-
worfen sind – sie ist aber von der ehrlichen Sorge um die Zukunft der Sammlungen 
getragen.4 Gleichzeitig beruht sie auf dem Eindruck, dass die hier im Fokus stehen-
den Sammlungen die Kritik und die Vorschläge aus den kritischen Museum studies 
bislang unzureichend rezipiert haben.5 Sie wirken noch immer wie «Erbbegräbnisse 
von Kunstwerken», die «mehr aus historischer Rücksicht (…) als aus gegenwärti-
gem Bedürfnis» aufbewahrt werden, wie Theodor W. Adorno bereits 1953 kritisier-
te.6 Ohne mutige Experimente, ohne ein radikales Infragestellen von Traditionen 
und Konventionen werden unsere Museen die kommenden Generationen und die 
Bewohner*innen ihrer Städte als Besucher*innen verlieren. 

Ordnungen
Wenn man eine große Sammlung vormoderner europäischer Kunst betritt, fällt 
die Orientierung zumeist nicht schwer: Ein Blick auf den Plan verrät, wo welche 
Gattung gezeigt wird, wo die ‹deutsche›, die ‹italienische› oder die ‹holländische› 
Kunst untergebracht sind und wie man zu den ‹Highlights› gelangt. Je nach Haus 
und Sammlungsschwerpunkt gibt es meist noch eine Einteilung in ‹Epochen›; meist 
in Form eines chronologischen Aufstiegs durch die Etagen oder eines Rundgangs. 
Ausnahmen sind historische Galerien in Schlössern, Sammler*innen-Museen wie 
das Musée Jacquemart-André in Paris oder das Isabella Stewart Gardner Museum 
in Boston und die den ehemaligen Sammlungszusammenhang bewahrende Robert 
Lehman Collection im New Yorker Metropolitan Museum. 

Selbst wenn die Art und Weise der Objektpräsentation in den Sammler*innen-
Museen doppelt antiquiert scheint, so haben diese doch einen entscheidenden Vor-
teil: Sie verweigern die sonst übliche Unterteilung in Gattungen und die Abtrennung 
des so genannten ‹Kunstgewerbes›. Letztere ist absurd, weil die Unterscheidung in 
‹freie› Kunst – Malerei, Skulptur/Plastik – und ‹Gebrauchskunst› – Goldschmiede-
arbeiten, Schmuck, Möbel, Geschirr, Gobelins – weder der Werkstattpraxis, ihrer 
historischen Wertschätzung oder Wahrnehmung entspricht, noch mit einer irgend-
wie bestimmbaren, überzeitlichen ästhetischen Überlegenheit zu rechtfertigen ist. 
Im Gegenteil, das gesonderte Sammeln ‹kunstgewerblicher› Objekte ist eine Idee 
des 19. Jahrhunderts; es sollte der handwerklichen und der beginnenden indust-
riellen Produktion Vorbilder und Anregungen liefern und zur Geschmacksbildung 
beitragen. Es gibt keinen Grund, diese nicht nur veralteten, sondern den Gegen-
ständen und ihrer Betrachtung unangemessenen Sortierungen beizubehalten, statt 
sich – wenigstens temporär – um die Kombination oder besser: Konfrontation der 
verschiedenen Objekte zu bemühen.

Auch die scheinbar neutrale geografische Einteilung ist eine längst überholte 
Konvention. Sie ordnet, selbst wenn ihre Bezeichnungen das suggerieren, die Ob-
jekte weniger Ländern als konstruierten kulturellen Entitäten zu,7 die in der Entste-
hungszeit der Werke so nicht existierten und die als politische Einheiten nur selten 



12 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

4
.2

0
22

über längere Zeiträume klar umrissene Grenzen besaßen. An solchen Kategorien 
halten die Sammlungen (und Teile der Kunstwissenschaften) erstaunlicherweise 
trotz der seit langem bekannten Mobilität von Künstler*innen und Architekt*innen, 
dem intensiven kulturellen und kommerziellen Austausch innerhalb Europas (und 
mit der Welt, Stichwort: entangled history) und dem im doppelten Sinne grenzen-
losen Potential von Kunst und Wissen fest. Hinzu kommt, dass oft nicht einmal der 
Entstehungsort der Kunstwerke und damit der lokale oder wenigstens regionale 
kulturelle Kontext für die Zuordnung entscheidend ist, sondern eine gern anhand 
der späteren Nationalstaaten beziehungsweise dem Geburtsort festgelegte ‹Nati-
onalität› der Künstler*innen. So hängen die in Venedig gemalten Bilder Albrecht 
Dürers, trotzdem sie sich unübersehbar an der zeitgenössischen venezianischen 
Kunst orientieren und auch gut neben Giovanni Bellini hängen könnten, in der Ab-
teilung für ‹deutsche› Kunst, eben weil der im fränkischen Nürnberg als Sohn eines 
ungarischen Goldschmieds geborene Dürer zuerst als deutscher Maler gilt. Und in 
welche Schublade gehören wohl Veit Stoss, Ivan Duknović/Giovanni Dalmata, Jus-
tus van Utens/Giusto Utens, Pedro und Alonso Berruguete, Jean de Boulogne/Gi-
ambologna oder Adriaen de Vries – allesamt Künstler, die mit ihren unterschiedli-
chen ‹Migrationshintergründen› kaum als Protagonisten nationalen Kunstschaffens 
taugen? Dieselbe Frage ist hinsichtlich der Unterscheidung regionaler oder lokaler 
‹Schulen› zu stellen, die zudem auf ein längst überholtes Zentrum-Peripherie-Mo-
dell referiert. Selbstverständlich ist die Frage nach dem Verhältnis von Kunst und 
Herkunfts-/Arbeitsort ebenso wie andere Kategorien nicht uninteressant, nur ist es 
nicht zwingend geboten, auf dieser Grundlage dauerhaft die Museen zu ordnen, 
zumal andere Perspektiven wie Migration, Mobilität, Gender, Kulturaustausch und 
Wissenstransfer für ein diverses Publikum möglicherweise spannender sind als die 
wissenschaftlich überholten nationalen Dominanznarrative.

Dasselbe gilt auch für die chronologische Sortierung, deren Ziel weniger eine 
zeitliche Ordnung als die Illustration von ‹Entwicklungslinien› in der Kunst ist, so-
wie die Einteilung in Epochen, die die nachantike Kunst in handliche Portionen mit 
leicht zu erlernenden Charakteristika zerlegen will.8 Die zur ‹Entwicklung› erklärte 
Geschichte bestimmter künstlerischer Innovationen kann durchaus zum Verständ-
nis von Objekten beitragen, ist aber meist wertend und immer teleologisch, also 
vom gewählten Ziel bestimmt.9 Dem Metamodell der steten ‹Vervollkommnung› der 
vormodernen Künste widerspricht auch nicht die zyklische ‹kleine Ordnung› mit 
ihren biologistischen Kernbegriffen Keimen, Blüte, Reife und, mittlerweile seltener: 
Verfall, oft durch das kaum objektivere Früh-, Hoch- und Spät- ersetzt.10 Man mag 
einwenden, dass es sich dabei in der Kunstwissenschaft nur noch um Verständi-
gungs-/Vereinbarungsbegriffe handelt, die ihren wertenden Subtext längst verloren 
haben, aber die Kommunikation erleichtern. Dem steht zum einen entgegen, dass 
das längst nicht zutrifft (in Bernd Roecks Der Morgen der Welt beispielsweise folgt 
die ‹Renaissance› noch immer auf ein nächtliches, das heißt sehr finster, unheim-
lich oder verschlafen zu denkendes Zeitalter) und zum anderen, dass dem nicht 
in diese Vereinbarung einbezogenen Publikum weiterhin das alte Ordnungssystem 
zur Orientierung angeboten oder als hidden narrative untergejubelt wird.11

In der Entwicklungsgeschichte der Kunst bestimmt sich die Position von Künst-
ler*innen zudem durch ihre Tätigkeit in den in sich noch einmal hierarchisierten 
‹Kunstzentren› (ein Beispiel mit entsprechender Sortierung: Florenz-Bologna-Mo-
dena), vor allem aber durch die spätere Rezeption, die ihren praktischen Beitrag 



13An
d
re

as
 H

u
th

 
D

iv
er

si
fi

zi
er

en
. 

Zu
r 

Zu
ku

n
ft

 v
on

 S
am

m
lu

n
ge

n
 v

or
m

od
er

n
er

 e
u

ro
p

äi
sc

h
er

 K
u

n
st

. 
Ed

it
or

ia
l 
2

zum ‹Fortschritt› (sog. ‹Errungenschaften›) bewertet. Das ist vielleicht für ein Tech-
nik-Museum sinnvoll, zwingt eine Kunstsammlung jedoch in einen allzu starren 
Rahmen. Die chronologische Ordnung immer wieder – und sei es nur in gesonder-
ten oder zeitlich befristeten Displays – zu durchbrechen, würde erlauben, die viel-
fältigen Korrespondenzen der mehr oder weniger deutlich auf ältere Bilder Bezug 
nehmenden Kunstwerke für die Besucher*innen erlebbar zu machen. Gleichzeitig 
wäre so statt einer im Kern darwinistischen Fortschrittsgeschichte die prinzipielle 
Gleichwertigkeit der Kunst aller Zeiten zu vermitteln. 

Innerhalb der Aufstiegserzählung liefern nicht selten die tradierten Epochen-
konzepte den zentralen Bewertungsrahmen: Eben weil  – ein fiktives Beispiel  – 
die ‹Renaissance› mit der Wiedergeburt der Antike, der Kunst oder des Individu-
ums assoziiert wird, verbleibt das goldgrundige Madonnenbild eines Florentiner 
Künstlers des 15. Jahrhunderts, der die heute an ihn gestellten Erwartungen we-
der kennen kann noch erfüllt, als konservativ, konventionell und drittklassig im 
Depot – selbst wenn es sich um ein hervorragend ausgeführtes, wunderbar erhal-
tenes und präzise dokumentiertes Bild mit ursprünglicher Rahmung handelt, das 
mehr über die Kunstproduktion und ihre Aufgaben in der Frühen Neuzeit erzählt 
als ein verstümmelter Predellenrest eines sogenannten ‹Pioniers› oder ‹Wegberei-
ters› kommender Epochen. Ein Künstler des Quattrocento habe, so das ständig 
repetierte Narrativ, das ‹Mittelalter› oder die ‹Gotik› zu ‹überwinden›, den ‹Grund-
prinzipien› der Renaissance zu folgen, auf der ‹Höhe der Kunstentwicklung› zu 
sein oder schon auf noch ‹Höheres› – vielleicht sogar die ‹Hochrenaissance› – ‹vo-
rauszuweisen›.

Der Wunsch, mit den ‹Epochen› übergeordnete Kategorien für die Einordnung 
von Kunst und Künstler*innen zu finden, die gleichzeitig Zeitraum, Stil und kul-
turellen Kontext definieren, ist zu einer Fessel geworden. Wie wenig hilfreich, ja 
kontraproduktiv entsprechende Bewertungskategorien sind, wird in den Kunstwis-
senschaften seit langem diskutiert – leider ohne dass dies an den Museen wirklich 
Folgen zeitigen würde.12 Das betrifft die Dauerpräsentationen ebenso wie viele Son-
derausstellungen: 2021 fand beispielsweise an den Staatlichen Museen Berlin die 
große Schau Spätgotik. Aufbruch in die Neuzeit statt, die in den Wandtexten und Ob-
jektbeschriftungen – trotz Julien Chapuis’ gegenteiliger und differenzierter Argu-
mentation in seinem Katalogbeitrag – das Epochenkonstrukt in einem Umfang be-
diente, als habe es nie eine Kritik daran gegeben.13 Auch die beiden letzten Berliner 
Renaissance-Ausstellungen (2019 Mantegna und Bellini. Meister der Renaissance und 
2022 Donatello. Erfinder der Renaissance) hatten nicht nur das Epochenlabel im Titel, 
sondern reproduzierten die Vorstellung von einem quasi aus sich selbst (oder aus 
den ‹Meistern›) hervorgehendem künstlerischen Neubeginn.14 So übergingen – ein 
sprechendes Beispiel – beide Ausstellungen das um 1300 entstandene und 1341 von 
Giusto de’ Menabuoi kopierte und im Dom von Padua als wundertätig verehrte Bild 
einer Madonna in einer rundbogigen Nische, obwohl dessen Rolle für ganz ähnliche 
Darstellungen aus Donatellos Werkstatt sowie von Mantegna und weiteren Squar-
cioneschi in der Forschung seit langem bekannt ist.15 Auf demselben Epochenkonst-
rukt basierte auch die Sonderausstellung La Primavera del Rinascimento/Le printemps 
de la Renaissance: la sculpture et les arts à Florence (Palazzo Strozzi, Florenz/Louvre, 
Paris), die das Florentiner Trecento trotz der gewaltigen kulturellen, städtebauli-
chen und wirtschaftlichen Leistungen durch ihre Jahreszeitenmetaphorik zu einem 
endlich überwundenen ‹Winter› erklärte.16 



14 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

4
.2

0
22

Dominanzen
Neben den in ihrer Strenge und Ausschließlichkeit kunstwissenschaftlich, kurato-
risch und museumspädagogisch bedenklichen Ordnungsprinzipien gibt es noch 
eine Reihe weiterer problematischer Aspekte, denen sich die Sammlungen vormo-
derner Kunstobjekte stellen müssen, wenn sie künftig zu einem ‹Museum für alle› 
werden wollen: patriarchale, heterosexuelle, christliche und weiße Dominanznar-
rative, die Fokussierung auf die Kunst wohlhabender beziehungsweise mächtiger 
Auftraggeber*innen unter Ausblendung ihrer direkten (Materialbeschaffung) und 
vor allem ihrer indirekten (Finanzierung) Entstehungsbedingungen sowie positi-
vistische Erzählungen der Sammlungshistorie. Diesen Aspekten endlich Raum zu 
geben, ist nicht allein Aufgabe von Sonderausstellungen, die das ‹Normale› von 
Zeit zu Zeit um einen irgendwie überraschenden Blickwinkel ergänzen, sondern 
eine kuratorische Kernaufgabe. Sie zu berücksichtigen, heißt weder Kunstwerke 
aus Ausstellungen zu verbannen noch das Altarbild von Correggio durch irgendein 
rasch gepinseltes Ex Voto mit einer Unfalldarstellung zu ersetzen, sondern – wie 
Linda Nochlin mit Blick auf die geringe Zahl von Künstlerinnen meinte – darüber 
zu sprechen, wer für wen Kunst schaffen durfte und welche Kunst welches Publikum 
wie wahrnahm.17 

Als Beispiel für eine geradezu erstaunliche Ignoranz gegenüber solchen Fragen 
soll hier die Ausstellung Ovid. Amor fou. Zwischen Leidenschaft und Lächerlichkeit 
im Würzburger Martin von Wagner Museum (Eigenschreibweise) 2018 dienen.18 
Statt nichteinvernehmlichen Sex mit Nymphen, Göttinnen sowie irdischen Frauen 
und Männern als ziemlich perfide, auf einem deutlichen Machtgefälle und billigen 
Täuschungen basierende Männerphantasien zu charakterisieren, wurden die dar-
gestellten Handlungen wie gewohnt zu «Verführungen», «Liebe», «Vereinigungen» 
und «Umarmungen» verniedlicht.19 Sicher, man muss nicht jedem vormodernen 
Bild entsprechenden Inhalts mit tagesaktueller Empörung begegnen, aber eine 
kritische Distanz zu den konventionellen, eindeutig sexistischen Narrativen (und 
den hierfür in der Kunstgeschichte üblichen Formulierungen) ist in solchen Fällen 
angebracht. Wie so oft hätte auch hier der Versuch nicht geschadet, bei der Be-
schäftigung mit den Kunstwerken die Perspektive der Opfer mitzudenken – selbst 
wenn es sich bei den Beteiligten vordergründig um mythische bzw. literarische 
Figuren handelt.

	 Mehr professionelle Distanz wäre auch angesichts der Selbstverständlichkeit 
angebracht, mit der christliche Vorstellungen noch immer als ‹Wahrheit› gelten 
und als Grundwissen vorausgesetzt werden. Für die wachsende Zahl säkularer 
Menschen, aber auch für die vielen Anhänger*innen anderer Religionen sind der 
christliche Gott, das kollektive Verspeisen seines brotgewordenen Sohnes (‹Abend-
mahl›), der Glaube an Zaubereien (‹Wunder›), die Verehrung von Knöchelchen, 
Holzsplittern und Stofffetzen sowie der universelle Geltungsanspruch des Chris-
tentums keine Selbstverständlichkeit. Trotzdem wird in den Museen und in Teilen 
der westlichen Kunstwissenschaften mit christlichen Themen umgegangen, als 
seien alle Häuser Diözesanmuseen und der theologische Fachjargon für die Aus-
einandersetzung mit Bildern eine bindende Vorschrift. Um ein diverses Publikum 
anzusprechen, müssten sich die Museen endlich von der tradierten Dominanz der 
christlichen Religion emanzipieren und sich auch hier um andere Blickwinkel be-
mühen.



15An
d
re

as
 H

u
th

 
D

iv
er

si
fi

zi
er

en
. 

Zu
r 

Zu
ku

n
ft

 v
on

 S
am

m
lu

n
ge

n
 v

or
m

od
er

n
er

 e
u

ro
p

äi
sc

h
er

 K
u

n
st

. 
Ed

it
or

ia
l 
2

Zu schön
Gezeigt werden in den Sammlungen vormoderner Kunst vor allem weitgehend voll-
ständige und vervollständigte Werke ohne größere Beeinträchtigungen. Den Ob-
jekten fehlen freilich oft die entstehungszeitlichen Rahmungen, Sockel, Trägermö-
bel usw., die meist im Zuge der Musealisierung, also der Verwandlung kultureller 
Gebrauchsobjekte in Exponate, verloren gegangen und durch Galerierahmen und 
Postamente ersetzt worden sind. Verfall, Beschädigungen, Veränderungen werden 
an vielen Häusern unter Verweis auf die angeblich notwendige Sicherung der Les-
barkeit der Darstellung und der ästhetischen Qualitäten des Bildes oder  – ganz 
allgemein – aus Rücksicht auf ‹Traditionen des Hauses› durch kaum als solche zu 
identifizierende Retuschen unsichtbar gemacht, obwohl so für die Besucher*innen 
die Historizität des materiellen Objekts nicht mehr erkenn- und erfahrbar ist. Mit 
den Vorgaben internationaler Abkommen zum Umgang mit Denkmalen und kon-
kret zu den Zielen und Grenzen von Restaurierungsmaßnahmen hat das wenig zu 
tun, ja es wird das falsche Bild vermittelt, Restaurator*innen könnten (und sollten) 
Werke in einen ‹ursprünglichen› Zustand zurückversetzen.

Während also bestimmte Stücke aufwendig restauriert werden, fristen andere 
als angeblich dem Publikum nicht zumutbare ‹Ruinen› im Depot ihr Dasein. Viel zu 
selten wird das Publikum mit den ebenso komplexen wie spannenden technischen 
und ethischen Fragen der Restaurierung konfrontiert, dabei sind es gerade die Ein-
blicke in den ‹Maschinenraum› der Wissenschaft, die die Besucher*innen als leben-
dig und herausfordernd empfinden.20 Umso begrüßenswerter ist es, wenn beschä-
digte oder ‹problematische› Objekte aus dem Depot in die Dauerausstellung geholt 
werden. Hier ist als positives Beispiel das Bode-Museum anzuführen, wo eine enge 
Kooperation zwischen Kurator und Restaurator dafür sorgte, dass seit Jahrzehn-
ten unsichtbare Quattrocento-Stücke ihr Kellergefängnis verlassen durften und ins 
Blickfeld von Öffentlichkeit und Forschung zurückkehrten.21 

Zwei Kunstwissenschaften, mindestens 
Viele der Probleme, die zwischen den Sammlungen vormoderner Kunst und dem 
Ziel des ‹Museums für alle› stehen, sind Folge wenig hinterfragter Traditionen. So 
gehen die Ordnungssysteme auf eine Zeit zurück, in der sich insbesondere Kura-
tor*innen wie Naturwissenschaftler*innen mit dem Identifizieren, Zuordnen und 
Sortieren von Kunstwerken befassten – im Interesse ihrer Objekte und ihrer Häu-
ser, aber auch im Hinblick auf die Anerkennung der Kunstgeschichte als ‹objekti-
ve› Wissenschaft. Geleistet wurde die Forschung im 19. und im frühen 20. Jahr-
hundert überwiegend von bürgerlichen Gelehrten, die in der Regel der weißen 
christlichen Mehrheitsgesellschaft angehörten; schon Wissenschaftlerinnen waren 
eine seltene Ausnahme.22 Die gesellschaftlichen Wertvorstellungen dieser Gelehr-
ten und der von ihnen betriebenen Kunstgeschichte entsprachen weitgehend dem 
Wertesystem des vermögenden Bürgertums – mit entsprechenden Folgen für die 
Forschung. Der Aufbau beziehungsweise Ausbau der großen Sammlungen war ab-
hängig von der Unterstützung durch den Staat, reiche Bürger*innen und Adlige 
oder das Königshaus, was eventuelle Spielräume entsprechend beschränkte. Hinzu 
kam, dass die Leitung der meisten Sammlungen ebenso autoritär strukturiert war 
wie der Staat oder wirtschaftliche Unternehmen. Das hatte, wie der Erwerb der 
von Bode Leonardo zugeschriebenen Flora-Büste illustriert, nicht nur Folgen für 
die Ankaufspolitik, sondern verhinderte auch, dass andere kunstwissenschaftliche 



16 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

4
.2

0
22

und kuratorische Ansätze in den Museen eine Chance bekamen.23 Konflikte, ja sogar 
öffentliche Debatten gab es – hier ist die Flora-Büste die Ausnahme – beinahe aus-
schließlich um Werke der Gegenwartskunst.

Lange vor dem Boom der großen privaten und öffentlichen Sammlungen Ende 
des 19. Jahrhunderts hatte sich die Kunstgeschichte als geisteswissenschaftliche 
Disziplin und Universitätsfach etablieren können. Unabhängig von den Aufgaben 
eines Museums und den Verpflichtungen der ‹kuratorischen› Kunstgeschichte auf 
die Objekte der eigenen Sammlung besaß die ‹geisteswissenschaftliche› Kunstge-
schichte das Privileg, weiter gespannte, interdisziplinäre Forschungsansätze verfol-
gen zu können. Anfang des 20. Jahrhunderts entstanden kulturwissenschaftliche, 
formgeschichtliche, psychologische und sozialhistorische Studien, die sich über-
wiegend als inkompatibel mit den bereits festgezurrten Ordnungssystemen und 
Vermittlungszielen der Museen erwiesen und die damaligen Vorstellungen von den 
visuellen und didaktischen Möglichkeiten einer Ausstellung weit überstiegen.

Ab den 1970er Jahren vergrößerte sich die Entfernung zwischen der musealen 
Kunstwissenschaft von der ‹geisteswissenschaftlichen› durch deren – nicht zuletzt 
von einer zunehmenden Internationalisierung des Fachs vorangetriebene  – Ent-
wicklung zu einer großen methodischen Vielfalt und einem breiten Spektrum an 
Perspektiven.24 Die neuen Forschungsansätze – gelegentlich gar zur Theorie erho-
ben oder zum turn erklärt – konnten entstehen, weil Kunstwissenschaftler*innen 
an Universitäten und Forschungsinstituten unter anderen Bedingungen arbeiten 
als ihre Kolleg*innen an den Museen: Während die akademische Forschung heraus-
fordernde Fragestellungen und neue Blickwinkel ermöglicht und sogar einfordert, 
ist die komplexe Institution Museum durch ihre Hierarchien und klar abgesteck-
ten Kompetenzbereiche, ihr enges Budget und die Rücksicht auf Haustraditionen 
und Sponsor*innen in ihren Möglichkeiten beschränkt.25 Das ist nicht nur für die 
Sammlungen ein Problem, sondern auch für die akademische Kunstgeschichte, die 
als Teil einer nach wie vor objektbezogenen Wissenschaft Ausstellungen als Mit-
tel der Kommunikation mit der Gesellschaft braucht.26 Gleichzeitig mangelt es an 
Austausch: Viel zu selten sind auf universitären Tagungen und Workshops oder 
Abendvorträgen Kolleg*innen aus den Museen zu treffen – und umgedreht zeigen 
universitäre Kunsthistoriker*innen oft wenig Interesse an der besonderen Experti-
se von Kurator*innen und (Museums-)Restaurator*innen.

Diversifizieren
Ethnologische, (regional-)archäologische und stadtgeschichtliche Sammlungen er-
proben seit einiger Zeit andere Wege, nicht zuletzt deshalb, weil ihre Objekte als 
erklärungsbedürftig – und nicht wenigen Menschen als sterbenslangweilig – gel-
ten. Das 2014 eröffnete Sächsische Landesmuseum für Archäologie Chemnitz (SMAC) 
beispielsweise schafft es, auf den ersten Blick unspektakuläre Gegenstände in einer 
ästhetisierenden Präsentation modern und elegant zu inszenieren,27 durch eine ak-
tuelle Ausstellungsdidaktik ‹mit Dingen zu erzählen› und vor allem: viele und über-
raschende Perspektiven zu eröffnen.28 Das SMAC spricht Besucher*innen auf ganz 
verschiedenen Ebenen an; unübersehbar setzt es auf Partizipation statt Distinktion. 
Auch das städtische Graz Museum bemüht sich in seiner 2014 eingerichteten Dauer-
ausstellung 360 Graz um verschiedene – dezidiert zeitgenössische – Perspektiven 
und verzichtet hierfür auf die (falsche) Vollständigkeit, die die chronologische An-
einanderreihung von Kriegen, Machtkämpfen, Pestepidemien und Herrschafts- und 



17An
d
re

as
 H

u
th

 
D

iv
er

si
fi

zi
er

en
. 

Zu
r 

Zu
ku

n
ft

 v
on

 S
am

m
lu

n
ge

n
 v

or
m

od
er

n
er

 e
u

ro
p

äi
sc

h
er

 K
u

n
st

. 
Ed

it
or

ia
l 
2

Konfessionswechseln in solchen Ausstellungen sonst suggeriert.29 Dominanznarra-
tive werden hier zugunsten anderer Blickwinkel und Erfahrungen aufgebrochen. 

Jüngere Beispiele für Ausstellungen vormoderner Kunst sind seltener; zwei von 
ihnen seien hier genannt: Die vom Kunsthistorischen Institut in Florenz konzipierte 
Ausstellung Florenz! in der Bundeskunsthalle in Bonn (2013/2014) bot dem breiten 
Forschungsspektrum am Florentiner Institut entsprechend facettenreiches Material 
und ging damit weit über die konventionellen Themenfelder und Fragestellungen 
von Sonderausstellungen zur Florentiner Kunst hinaus.30 Während die Bonner Schau 
das Publikum mit ihrer Vielfalt an kunst- und kulturwissenschaftlichen Teilaspek-
ten – auf engstem Raum und in konventioneller Form präsentiert – vermutlich über-
forderte, konzentrierte sich die Florentiner Ausstellung Denaro e bellezza (2015) im 
Palazzo Strozzi auf die Frage, wie Kunst und Geld im 15. Jahrhundert zusammenhin-
gen.31 Statt einen ‹Meister› oder eine ‹Epoche› zu preisen, stand hier ein Aspekt im 
Zentrum, für dessen Untersuchung die Kurator*innen auf die reichen Forschungen 
zur Florentiner Wirtschaft und den reichen Familien zurückgriffen. Trotz spannen-
der neuer Ansätze adressierten beide Ausstellungen das übliche Publikum. 

Neue Fragestellungen allein reichen aber nicht aus, um die Defizite des ‹alten› 
Museum zu überwinden; neue Formen der Präsentation, der Narration und der (be-
gleitenden) Vermittlung zählen unbedingt dazu. Wünschenswert wäre, dass sich 
langfristig vor allem die Dauerausstellungen ändern – nicht nur inhaltlich, sondern 
auch durch mehr Flexibilität in den Displays, durch Mut zur Didaktik, zum ‹Erzäh-
len mit Objekten› und zum Ansprechen offener Fragen.32 Hierzu könnten Schlag-
lichter auf die Provenienzen gehören, in denen Objekt und Sammlung nicht einfach 
zur Erfolgsgeschichte von Sammlern, Stiftern und Mäzenen gehören, sondern die 
nicht selten asymmetrischen Erwerbsbedingungen problematisiert werden. Mög-
lich wären auch die (häufigere) Konfrontation des Publikums mit Problemen der 
Konservierung, Restaurierung und Rekonstruktion, mit einander widersprechen-
den Interpretationen eines Kunstwerks, mit unsicheren Attributionen oder ver-
schiedenen Rekonstruktionsvorschlägen; ungelöste Probleme dieser Art gibt es vie-
le – warum sollte man sie nicht mit den Besucher*innen teilen?33 Könnte education 
nicht auch hier ein Schauplatz «seltsamer und unerwarteter Begegnungen» sein, 
wie Irit Rogoff schon 2010 forderte?34

Hier – aber auch sonst – könnte die intensivere Zusammenarbeit von Museen, 
Forschungsinstituten und Universitäten dazu beitragen, endlich auch Sammlungen 
vormoderner europäischer Kunst durchzulüften.35 Das wäre nicht nur im Hinblick 
auf Repräsentation und Partizipation bislang wenig vertretener gesellschaftlicher 
Gruppen wichtig sondern auch wissenschaftlich aktueller und anregender. Bislang 
konzentrierten sich die Diskussionen in den Museum studies stark auf Häuser mit 
anderen Sammlungsschwerpunkten – insbesondere Gegenwartskunst, außereuro-
päische Objekte und Lokalgeschichte –, in denen nicht zuletzt wegen der intensi-
ven Debatten in den letzten Jahrzehnten viel experimentiert worden ist. Eine Fol-
ge der Unbeweglichkeit der ‹Altmeister›-Galerien ist, dass selbst Studierende der 
Kunstgeschichte lieber in Ausstellungen zeitgenössischer Kunst gehen, denn dort 
sind Fragen, Irritationen, Zweifel und Debatten gewünscht.

Die in dieser Ausgabe der kritischen berichte versammelten Texte stellen Ansätze 
vor, die Outreach und Perspektivwechsel mit kunstwissenschaftlicher Forschung 
verbinden. Wie die beiden Einleitungen sind sie als Einladung zu begreifen, kurato-
rische Aufgaben neu zu denken. 



18 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

4
.2

0
22

Anmerkungen

1	 Ich danke Astrid Hackel, Wolf-Dietrich 
Löhr und Henrike Haug für die kritische Lek-
türe meines Texts. Zu den Besucher*innen von 
Kunstmuseen grundlegend (und nach wie vor 
aktuell): Pierre Bourdieu, Alain Darbel, L’amour 
de l’art. Les musées d’art europèens et leur public, 
Paris 1969 (in dt. Übersetzung: Pierre Bourdieu, 
Alain Darbel, Die Liebe zur Kunst. Europäische 
Kunstmuseen und ihre Besucher, Konstanz 2006). 
Als «ein meist bildungsbürgerliches und älte-
res Publikum sowie kunst- und kulturbewusste 
Touristen» charakterisieren auch Daniel Hess 
und Bernhard Maaz 2012 die Besucher*innen 
von «Museen für kunsthistorische Sammlun-
gen bis etwa 1800», offenbar ohne darin jedoch 
irgendein Problem zu erkennen; Daniel Hess, 
Bernhard Maaz, Kunstmuseen, in: Museen zwi-
schen Qualität und Relevanz. Denkschrift zur Lage 
der Museen, hg. v. Bernhard Graf und Volker 
Rodekamp, Berlin 2012, S. 285–297, hier S. 291.
2	 ‹Vermittlung› meint hier die konventio-
nelle Vermittlungsformen, mit denen den Besu-
cher*innen Kunstwerke ‹erklärt› werden sollen 
und die sich dabei nicht selten der alten Kon
strukte und Bewertungsmaßstäbe bedienen.
3	 Outreach ist hier nicht die externe «auf-
suchende Kulturarbeit der Museen» (Museen 
und Outreach. Outreach als strategisches Diversity-
Instrument, hg. v. Ivana Scharf, Dagmar Wun-
derlich und Julia Heisig, Münster 2018, S. 14), 
sondern Strategien, die durch die Veränderung 
der Inhalte, Präsentationsformen und Struktu-
ren des Museums langfristig zu einem diversen 
Publikum führen. Zum Academic Outreach siehe 
auch die Einleitung von María López-Fanjul.
4	 Da meine Kritik höchst subjektiv ist, aus 
einer akademisch-kunstwissenschaftlichen Per-
spektive erfolgt und eher einem allgemeinen 
Unbehagen an der Situation von Museen mit 
vormodernen europäischen Kunstwerken als 
gründlicher museologischer Forschung ent-
springt, bitte ich lückenhafte Kenntnisse der 
aktuellen museologischen Literatur und man-
gelnde Vertrautheit mit einzelnen Leuchttür-
men progressiver Museumspolitik zu entschul-
digen. 
5	 Hierzu grundlegend Peter Vergo, The New 
Museology, London 1989 und hierin v. a. Philip 
Wright, The Quality of Visitor’s Experiences in 
Art Museums, in: The New Museology, hg. v. Peter 
Vergo, London 1989, S. 119-148; Sharon Macdo-
nald, Expanding museum studies: An Introduc-
tion, in: A companion to museum studies, hg. v. 
Sharon Macdonald, Oxford 2011, S. 1–12. (in dt. 
Übersetzung und Überarbeitung: Sharon Macdo-
nald, Museen erforschen. Für eine Museumswis-
senschaft der Erweiterung, in: Museumsanalyse. 
Methoden und Konturen eines neuen Forschungs-
feldes, hg. v. Joachim Baur, Bielefeld 2010, 

S.  49–69; Ausstellen und Vermitteln im Museum 
der Gegenwart, hg. v. Carmen Mörsch, Angeli 
Sachs und Thomas Sieber, Bielefeld 2017. Noch 
immer lesenswert und wichtiges Dokument der 
frühen Diskussionen in der Bundesrepublik: Das 
Museum. Lernort contra Musentempel, hg. v. Ellen 
Spickernagel und Brigitte Walbe, Gießen 1976 
(Sonderband der kritischen berichte).
6	 Theodor W. Adorno, Valery Proust Museum, 
in: ders., Prismen. Kulturkritik und Gesellschaft, 
München 1963, S. 176–189, hier S. 176.
7	 Zu Kritik an essentialistischen Konstruktio-
nen im Zusammenhang mit ‹islamischer› Kultur 
siehe u. a.: Experimentierfeld Museum: interna-
tionale Perspektiven auf Museum, Islam und Inklu-
sion, hg. v. Susan Kamel und Christine Gerbich, 
Bielefeld 2014.
8	 Vgl. Jacques Le Goff, Faut-il vraiment décou-
per l’histoire en tranches?, Paris 2014 (in dt. Über
setzung: Jacques Le Goff, Geschichte ohne Epochen?: 
ein Essay, Darmstadt 2016). Auch der in diesem 
Text benutzte Begriff ‹vormodern› ist natürlich 
problematisch, aber angesichts des Adressat*in-
nenkreises hoffentlich zu entschuldigen.
9	 Zum Problem teleologischer Konstruktio-
nen interessant: Ina von der Beck, Aileen Oeberst, 
Ulrike Cress, Mitja Back, Steffen Nestler, Hätte 
die Geschichte auch anders verlaufen können? 
Der Rückschaufehler zu Ereignissen in Wikipe-
dia, in: Wikipedia und Geschichtswissenschaft, hg. 
v. Thomas Wozniak,  Jürgen Nemitz  und  Uwe 
Rohwedder, Berlin 2015, S. 155–174.
10	 Vgl. Robert Suckale, Die Unbrauchbarkeit 
der gängigen Stilbegriffe und Entwicklungs-
vorstellungen, in: Stil und Funktion. Ausgewählte 
Schriften zur Kunst des Mittelalters, München 
2003 (zuerst 1989), S. 287–302, hier S. 295.
11	 Bernd Roeck, Der Morgen der Welt. 
Geschichte der Renaissance, München 2017.
12	 Grundlegend, wenn auch nicht frei von 
Widersprüchen: Suckale 2003 (wie Anm. 10). 
Nach wie vor anregend: Joseph A. Schmoll 
gen. Eisenwerth, Stilpluralismus statt Ein-
heitszwang. Zur Kritik der Stilepochen-Kunst-
geschichte, in: Argo. Festschrift für Kurt Badt, 
hg. v. Martin Gosebruch und Lorenz Dittmann, 
Köln 1970, 77–95. Neuer, differenzierter und 
mit einem Überblick zur Forschungsdiskussion: 
Ulrich Pfisterer, Donatello und die Entdeckung der 
Stile 1430–1445, München 2002, v. a. in den ers-
ten beiden Kapiteln.
13	 Spätgotik. Aufbruch in die Neuzeit, hg. v. 
Michael Eissenhauer, Berlin 2021, Ausst.-Kat., 
Berlin, Gemäldegalerie, 2021; Julien Chapuis, 
Einführung – Von Bildern und ihrem Gebrauch, 
in: ebd., S. 13–19, hier: S. 13.
14	 Mantegna und Bellini. Meister der Renais-
sance, Ausstellung in der Gemäldegalerie, Staat-
liche Museen zu Berlin, 01. März 2019–30. Juni 



19An
d
re

as
 H

u
th

 
D

iv
er

si
fi

zi
er

en
. 

Zu
r 

Zu
ku

n
ft

 v
on

 S
am

m
lu

n
ge

n
 v

or
m

od
er

n
er

 e
u

ro
p

äi
sc

h
er

 K
u

n
st

. 
Ed

it
or

ia
l 
2

2019; Donatello. Erfinder der Renaissance, Ausstel-
lung in der Gemäldegalerie, Staatliche Museen 
zu Berlin, 01. September 2022–08. Januar 2023.
15	 Irene Hueck, Ein Madonnenbild im Dom 
zu Padua. Rom und Byzanz, in: Mitteilungen des 
Kunsthistorischen Instituts in Florenz, 1967/68, 
Nr. 1/2, S. 1–30. Zur Rezeption bei Mantegna: 
Henk van Os, Mantegna’s Berlin virgin and 
child, in: The art of devotion in the late Middle 
Ages in Europe, hg. v. Henk van Os, London, 
1994, S.  130–135; Klaus Krüger, Das Bild als 
Schleier des Unsichtbaren: ästhetische Illusion in 
der Kunst der frühen Neuzeit in Italien, München 
2001, S. 25–26.
16	 La Primavera del Rinascimento. La scultura e 
le arti a Firenze 1400–1460, hg. v. Beatrice Pao-
lozzi Strozzi und Marc Bormand, Florenz 2013, 
Ausst.-Kat., Florenz, Palazzo Strozzi, 2013; Paris, 
Musée du Louvre, 2013–2014, Florenz, Palazzo 
Strozzi, 2013.
17	 Linda Nochlin, Why Have There Been No 
Great Woman Artists? In: Art News, 1971, Nr. 69, 
S. 22–39 (in dt. Übersetzung: Linda Nochlin, 
Warum hat es keine bedeutenden Künstlerinnen 
gegeben? In: Rahmenwechsel: Kunstgeschichte als 
feministische Kulturwissenschaft, hg.  v. Beate 
Söntgen, Berlin 1996, S. 27–56.)
18	 Ovid. Amor fou. Zwischen Leidenschaft und 
Lächerlichkeit, hg. v. Jochen Griesbach und Daniela 
Roberts, Berlin/München 2018, Ausst.-Kat., Würz-
burg, Martin-von-Wagner-Museum, 2018.
19	 Im Katalog ist die Darstellung gelegent-
lich etwas differenzierter; vgl. beispielsweise 
Susanne Müller-Bechtel, Jupiter und Callisto, in: 
Ovid 2018 (wie Anm. 18), Kat.-Nr. 15, S. 121 und 
dies., Vertumnus und Pomona, in: ebd., Kat.-
Nr. 16, S. 122.
20	 Hier sind unter anderem die Integration 
von Raffaellino del Garbos Beweinung Christi 
(mit den Spuren der restauratorischen Vor-
untersuchung) in die Ausstellung Die Maler von 
Florenz (2018–2019) und die kleine Präsentation 
des stark beschädigten, von Giovanni Bellini 
signierten und datierten Porträts des Dogen 
Leonardo Loredan mit vier weiteren Männern 
zu nennen, die parallel zu Mantegna und Bellini. 
Meister der Renaissance (2019) gezeigt wurde. 
Bezeichnend ist allerdings, dass das Gemälde 
weder in Berlin noch in London Teil der großen 
Schau war und auch im Katalog keine Berück-
sichtigung fand; siehe v.  a. Sarah Vowles, 
«Lebendig und wahr»  – Mantegna und Bellini 
als Porträtmaler, in: Mantegna und Bellini. Meis-
ter der Renaissance, hg. v. Neville Rowley, Caro-
line Campbell und Dagmar Korbacher, München 
2018, Ausst.-Kat., Berlin, Gemäldegalerie, 2019, 
London, National Gallery, 2018–2019, S. 206–
217.
21	 Um nur einige Beispiele aufzuführen: Mino 
da Fiesole (?), Porträtbüste des Alesso di Luca 
Mini; Alexander Röstel, Bildnis des Alesso di 

Luca Mini, in: Florenz und seine Maler: Von Giotto 
bis Leonardo da Vinci, hg. v. Andreas Schuma-
cher, München 2018, Ausst.-Kat., München, Alte 
Pinakothek, 2018/2019, Kat.-Nr. 71, S. 288–289; 
die Luca della Robbia zugeschriebene sog. 
Madonna Alessandri; Carsten Schneider, The 
«Alessandri  Madonna» in the Sculpture Collec-
tion of the Berlin State Museums: «fake» or «ori-
ginal»? Research and restoration of a terracotta 
relief attributed to  Luca  della Robbia, in: Pre-
della, 2021, Nr. 50, S. 43–55; das kleine gefasste 
Stuckrelief von Lorenzo Ghiberti (?) in einem 
Tabernakelrahmen; Andreas Huth, Tabernakel 
mit Madonna und Kind und Engeln, in: Dona-
tello. Erfinder der Renaissance, hg. v. Neville Row-
ley, Leipzig 2022, Ausst.-Kat., Berlin, Gemälde-
galerie, 2022/2023, Kat.-Nr. 13, S. 148–149, und 
ein Relief mit der Madonna und Heiligen; ders., 
Maria mit Kind und zwei Engeln, Franziskus 
und Antonius, in: ebd., Kat.-Nr. 90, S. 326–327.
22	 Zu den Ausnahmen zählte u. a. Wilhelm Bodes 
Kollegin Frida Schottmüller (1872–1936), die ab 
1905 am Kaiser Wilhelm-Museum (dem heutigen 
Bode-Museum) als «wissenschaftliche Hilfsarbei-
terin» angestellt war; Hannelore Nützmann, Ein 
Berufsleben: Frida Schottmüller, in: Mitteilungen des 
Kunsthistorischen Institutes in Florenz, 1996, Nr. 40, 
S. 236–244; Barbara Paul, Frida Schottmüller (1872–
1936). Eine Kunsthistorikerin der Preußischen 
Museen zu Berlin, in: Stadtbild und Frauenleben. Ber-
lin im Spiegel von vierzehn Frauenporträts, hg. v. Hen-
rike Hülsbergen, Berlin 1997, S. 260–274. Zu bislang 
wenig wahrgenommenen Kunsthistorikerinnen 
forscht auch die Arbeitsgruppe des Ulmer Vereins 
Kunsthistorikerinnen vor 1970. Wege–Methoden–
Kritiken (seit 2019 auch als DFG-Netzwerk; http://
www.kunstgeschichte.hu-berlin.de/forschung/
laufende-forschungsprojekte/wege-methoden-kriti-
ken-kunsthistorikerinnen-1880-1970/); http://www.
ulmer-verein.de/?page_id=14618, Zugriff am 1. 
September 2022.
23	 Zur Kritik an Bode im Zusammenhang mit 
der Debatte um die Flora-Büste: Ulrike Wolff-
Thomsen, Die Wachsbüste einer Flora in der 
Berliner Skulpturensammlung und das System 
Wilhelm Bode. Leonardo da Vinci oder Richard 
Cockle Lucas?, Kiel 2006, v.  a. S. 48–64. Bodes 
Führungsstil wurde u. a. von Karl Liebknecht 
kritisiert. In einer Reichstagsdebatte über den 
Erwerb der Flora-Büste sagte Liebknecht 1910: 
«So gut ich darüber unterrichtet bin, dass 
Geheimrat Bode ein vorzüglicher Gelehrter, ein 
sehr feinsinniger Kunstkenner ist, dass er einen 
internationalen Ruf genießt und allenthalben 
wegen seiner Qualität Verehrung begegnet, 
so sehr muss ich daran festhalten, dass Herr 
Geheimrat Bode aus seinem autokratischen, 
selbstherrlichen Bewusstsein heraus ein System 
eingeführt hat, das in weitesten Kreisen pein-
lich empfunden wird und sich heftige Angriffe 
von sachkundiger Seite zugezogen hat. Man 

http://www.ulmer-verein.de/?page_id=14618
http://www.ulmer-verein.de/?page_id=14618


20 kr
it

is
ch

e 
b
er

ic
h

te
  

4
.2

0
22

könnte geradezu, möchte ich sagen, von einer 
Dynastie Bode sprechen, die sich jetzt über Preu-
ßen und ganz Deutschland gelagert hat.»; Ste-
nographische Berichte über die Verhandlungen 
des Preußischen Hauses der Abgeordneten, 21. 
Legislaturperiode, III. Session 1910, 4. Bd., Ber-
lin 1910, Sp. 5125–5140, 4997; hier zit. nach Karl 
Liebknecht, Gesammelte Reden und Schriften. 
Februar bis Dezember 1910, Band 3, Berlin 1960, 
S. 237–264. Bode selbst schildert seine Sicht auf 
den Flora-Streit ausführlich und mit großer Ver-
bitterung in seiner Autobiografie; Wilhelm von 
Bode, Mein Leben, Berlin 1930, Bd. 2, S. 212–221.
24	 Die Spaltung der Kunstwissenschaften in 
einen akademischen und einen musealen Teil 
konstatierte auch die Tagung The Two Art His-
tories. The Museum and the University (Clark Art 
Institute, Williamstown, MA, 1999); The Two 
Art Histories. The Museum and the University, hg. 
v. Charles W. Haxthausen, Williamstown 2002; 
siehe auch Haxthausens Resümee der Tagung 
anderthalb Jahrzehnte später; Charles W. Haxt-
hausen, Beyond the two art histories, in: Journal 
of art historiography, 2014, Heft 11, S. 1–11. Hier 
skizziert er auch, wie eine fruchtbare Zusam-
menarbeit zwischen Kurator*innen und Univer-
sitätswissenschaftlicher*innen aussehen könnte.
25	 Jenseits der Zwänge, auf die ein nicht 
namentlich genannter Museumsdirektor 
anlässlich der Tagung The Two Art Histories. The 
Museum and the University 1999 hinweist, gibt es 
ein erstaunlich selbstbewusstes Festhalten am 
scheinbar Bewährten, wie die Aussage eines bri-
tischen Kurators erkennen lässt: «Unfortunatly, 
so much art history in universities seems to me 
quite divorced from the real subject of art and 
has become an unsatisfactory ersatz vehicle for 
sociology, history, psychology and God knows 
what else. Fewer and fewer people coming out 
of university seem to know what a work of art 
is. A response needs above all tob e based on a 
genuine love and pleasure of art.»;  beide Posi-
tionen in Charles W. Haxthausen, Introduction, 
in: ders. 2002 (wie Anm. 24), S. x–xi.
26	 Zur schwierigen Beziehung zwischen den 
Museen und der akademischen Kunstgeschichte 
siehe u. a.: Donald Preziosi, Art History: Making 
the Visible Legible, in: The Art of Art History: A 
Critical Anthology, hg. v. Donald Preziosi, Oxford/
New York 1998, S. 13–18.
27	 Das Ausstellungsdesign wurde mehrfach 
ausgezeichnet; https://www.smac.sachsen.de/aus-
gezeichnet.html, Zugriff am 1. September 2022.
28	 https://www.smac.sachsen.de/#1, Zugriff 
am 1. September 2022.
29	 https://www.grazmuseum.at, Zugriff am 
1. September 2022.
30	 Zu nennen wären hier beispielsweise 
die Münchner Sonderausstellung Florenz und 
seine Maler: Von Giotto bis Leonardo da Vinci 
(2018/2019), die zwar aufwendig vorbereitet 

und sorgfältig erarbeitet zahlreiche wunderbare 
Objekte versammelte und (im doppelten Sinne:) 
am Rande zwei Facetten – künstlerische Techni-
ken und Restaurierung – Raum gewährte, sonst 
aber im Rahmen konventioneller Narrative und 
Narrationen blieb und die bereits weiter oben 
erwähnte Sonderausstellung La Primavera del 
Rinascimento: La scultura e le arti a Firenze 1400–
1460/Le printemps de la Renaissance: la sculpture 
et les arts à Florence (Palazzo Strozzi, Florenz/
Louvre, Paris); Schumacher 2018 (wie Anm. 21); 
Paolozzi Strozzi/Bormand 2013 (wie Anm.  16). 
Am Katalog der vom Direktor des Kunsthisto-
rischen Instituts in Florenz Gerhard Wolf mit-
kuratierten Ausstellung Florenz! waren zahl-
reiche Mitarbeiter*innen des Instituts beteiligt; 
Florenz!, hg. v. Gerhard Wolf, Annamaria Giusti 
und Bernd Roeck, München 2013, Ausst.-Kat., 
Bonn, Kunst- und Ausstellungshalle der Bundes-
republik Deutschland, 2013/2014.
31	 Denaro e Bellezza. I banchieri, Botticelli e il 
rogo delle vanità, Ausstellung, 17. September 
2011–22. Januar 2012, Palazzo Strozzi, Florenz; 
Denaro e Bellezza. I banchieri, Botticelli e il rogo 
delle vanità, hg. v. Giulia Sebregondi und Tim 
Parks, Florenz 2011, Ausst.-Kat. Florenz, Palazzo 
Strozzi, 2011/2012.
32	 Zu neueren Konzepten für Dauerausstel-
lungen: Das Museum neu erfinden? Dauerausstel-
lungen im Wandel, hg. v. Christina Strunck und 
Manuel Teget-Walz, Petersberg 2019. Einen 
Überblick zum ‹Display› liefert: Christine Haupt-
Stummer, Display  – ein umstrittenes Feld, in: 
Handbuch Ausstellungstheorie und -praxis, hg. v. 
ARGE schnittpunkt, Wien/Köln/Weimar 2013, 
S. 93–100. Wenig hilfreich erscheint die von 
Susan Kamel vorgeschlagene «Systematik zur 
Kontextualisierung von Objekten im Museum», 
nicht nur, weil hier die Kunstgeschichte auf 
die Fragen «Welche Technik wurde verwen-
det? Welches Material benutzt? Welcher Stil? 
Welche Einflüsse?» reduziert ist (weitere eben-
falls zum Spektrum kunstwissenschaftlicher 
Forschung gehörende Fragen sind hier anderen 
Wissenschaftsfeldern zugeordnet), sondern vor 
allem, weil Kamels Trennung in ‹alte› und ‹neue› 
Fragen nicht recht funktioniert; Susan Kamel, 
Gedanken zur Langstrumpfizierung musealer 
Arbeit. Oder: Was sich aus der Laborausstellung 
«NeuZugänge» lernen lässt, in: NeuZugänge. 
Museen, Sammlungen und Migration. Eine Labor-
ausstellung, hg. v. Lorraine Bluche, Christine Ger-
bich, Susan Kamel, Susanne Lanwerd und Frauke 
Miera, Bielefeld 2013, S. 69–97, hier S. 91.
33	 Vgl. auch James Clifford, Museums as Con-
tact Zones, in: ders., Routes, Travel, and Trans-
lations in the late Twentieth Century, Cambridge 
1997, S. 188–219.
34	 «Propelled from within, rather than boxed 
in from the outside, education becomes the 
site of odd and unexpected comings together – 

https://www.smac.sachsen.de/ausgezeichnet.html
https://www.smac.sachsen.de/ausgezeichnet.html
https://www.grazmuseum.at


21An
d
re

as
 H

u
th

 
D

iv
er

si
fi

zi
er

en
. 

Zu
r 

Zu
ku

n
ft

 v
on

 S
am

m
lu

n
ge

n
 v

or
m

od
er

n
er

 e
u

ro
p

äi
sc

h
er

 K
u

n
st

. 
Ed

it
or

ia
l 
2

shared curiosities, shared subjectivities, shared 
sufferings, shared passions congregate around 
the promise of a subject, of an insight, of a crea-
tive possibility»; Irit Rogoff, Turning, in: Curating 
and the educational turn, hg. v. Paul O’Neill und 
Mick Wilson, London 2010, S. 32–46, hier S. 39.
35	 Müßig darauf zu verweisen, dass das 
Neu-Denken mit einem Wandel in den Struktu-
ren  – mehr Diversität und Kollektivität, weni-
ger Autoritarismus  – einhergehen muss; ein 
solcher Wandel wird u. a. von Susan Kamel in 
Abgrenzung zum (hier vor allem als Wissensex-

port begriffenen) Outreach als Inreach bezeich-
net; Kamel 2013 (wie Anm. 32), S. 69–97, hier 
S. 95–96. Dass bzw. wie Inreach scheitern kann, 
zeigt das ambitionierte LabBode (2016–2021); 
siehe hierzu den aus der Perspektive des Projekts 
verfassten Text: Katharina Bühler, Christine Ger-
bich, Zum Inreach: Eine Beziehungsgeschichte aus 
dem Bode-Museum, https://www.lab-bode-pool.
de/de/t/museum-bewegen/museum-veraen-
dern/beziehungsgeflecht/?material=zum-inre-
ach-eine-beziehungsgeschichte-aus-dem-bode-
museum, Zugriff am 1. September 2022.

https://www.lab-bode-pool.de/de/t/museum-bewegen/museum-veraendern/beziehungsgeflecht/?material=zum-inreach-eine-beziehungsgeschichte-aus-dem-bode-museum
https://www.lab-bode-pool.de/de/t/museum-bewegen/museum-veraendern/beziehungsgeflecht/?material=zum-inreach-eine-beziehungsgeschichte-aus-dem-bode-museum
https://www.lab-bode-pool.de/de/t/museum-bewegen/museum-veraendern/beziehungsgeflecht/?material=zum-inreach-eine-beziehungsgeschichte-aus-dem-bode-museum
https://www.lab-bode-pool.de/de/t/museum-bewegen/museum-veraendern/beziehungsgeflecht/?material=zum-inreach-eine-beziehungsgeschichte-aus-dem-bode-museum
https://www.lab-bode-pool.de/de/t/museum-bewegen/museum-veraendern/beziehungsgeflecht/?material=zum-inreach-eine-beziehungsgeschichte-aus-dem-bode-museum

