
127

De même, l’œuvre de Paul Bril, dont l’au-
teur exagère un peu la vocation topographique, au-
rait été apprécié à sa juste valeur: celle d’un pein-
tre de paysage, formé par son frère au dessin
d’après nature, qui conçoit ses «vues» topogra-
phiques comme des paysages aussi souvent qu’il
donne à ses paysages «poétiques» l’apparence de
vues véritables. C’est dans cet accord, souvent pré-
caire, entre plusieurs registres artistiques et diffé-
rentes modalités de description du lieu, accord né-

cessaire dans une tradition artistique qui assigne
une fonction essentiellement mimétique à l’image,
que se situe tout l’intérêt et toute la difficulté d’une
«écriture» du paysage topographique en Occident. 

DR. EMMANUEL LURIN

Annette Graczyk 
Die Hieroglyphe im 18. Jahrhun-
dert. Theorien zwischen Aufklä-

rung und Esoterik (Hallesche Beiträ-
ge zur Europäischen Aufklärung 51).

Berlin/München/Boston, 
De Gruyter 2015. 333 S., 20 Abb. 

ISBN 978-3-11-040251-3. € 99,95

Das Thema des hier zu besprechen-
den Buches der Komparatistin An-
nette Graczyk dürfte für Kunsthis-

toriker aus mindestens zwei Gründen von Interes-
se sein: Zum einen war die Idee einer ‚natürlichen‘
Bilderschrift, wie sie mit dem Begriff der Hierogly-
phe verbunden ist, vor allem für die Kunst der Ro-
mantik von zentraler Bedeutung – man denke nur
an Friedrich Overbeck und die Nazarener. Zum
anderen sind Hieroglyphen ein kaum zu über-

schätzender Reflexionsgegenstand für die Kunst-
theorie des 18. Jahrhunderts: Autoren wie Noël-
Antoine Pluche oder Nicolas Fréret erklärten etwa
die ägyptische Bilderschrift zum Ursprung der
Malerei. Dass Graczyk diese Autoren in den Blick
nimmt, kann dabei helfen, den Rahmen und Ka-
non dessen zu erweitern, was in der Nachfolge Ju-
lius von Schlossers weithin als „Kunstliteratur“ de-
finiert wird.

VICO, WARBURTON UND LAVATER
Die ersten drei Kapitel von Graczyks Studie wid-
men sich mit Giambattista Vico, William Warbur-
ton und Johann Gottfried Herder drei der meist-
diskutierten Hieroglyphentheoretiker der Aufklä-
rung, welche alle die Hieroglyphe als einen Aus-
drucksmodus primitiver, frühzeitlicher Völker in-
terpretierten, also als Dokument der ältesten
Denkformen der Menschheit betrachteten. Ob-
wohl diese drei Autoren nicht gerade als ,unter-
forscht‘ gelten dürfen, gelingt es Graczyk immer
wieder, treffende Beobachtungen und Neubewer-
tungen vorzunehmen. Beeindruckend ist vor al-
lem, wie präzise für Warburtons meist isoliert gele-

Gar nicht so esoterisch: 
Hieroglyphik im 18. Jahrhundert



128

sene und interpretierte Schriftgeschichte, ein Teil-
band seines Hauptwerkes The Divine Legation of
Moses, die Verbindungen zur theologischen Agen-
da des Gesamtwerks herausgearbeitet werden.
Vor allem sein Versuch, die prophetischen Schrif-
ten des Alten Testaments als hieroglyphische (d. h.
als in einem historischen Sprechmodus in der
Nachfolge des Ägypters Moses geschriebene) Tex-
te zu lesen, wird von Graczyk hervorgehoben. Die-
se Kapitel bieten eine hervorragende Einführung
in das Werk der drei Autoren; eine derart konzise
und systematische Zusammenfassung ihrer Hiero-
glyphentheorien lag bisher nicht vor.

Doch auch wenn die Bedeutung der Hierogly-
phentheorien Vicos und Warburtons unbestritten
ist, so fragt sich, warum sie in vorliegendem Kon-
text so ausführlich (13–71) ausgebreitet werden.
Ihre Verbindung zur Esoterik versucht die Autorin
nicht einmal zu behaupten. Im Gegenteil: Das
Corpus Hermeticum hielten beide Autoren für eine
Fälschung, von dem sie sich bewusst abgrenzen
wollten. Warburton ist dann auch zutreffend cha-
rakterisiert als „Aufklärer, der das mystifizierende
und mythisierende Denken überwinden wollte“
(54). Sein Buch war ein expliziter Gegenentwurf
zur Hieroglyphik der Renaissance, von Pierio Va-
leriano bis Athanasius Kircher, die von hermeti-
schem Gedankengut dominiert war (dazu von
kunsthistorischer Seite etwa: Charles Dempsey,
Renaissance Hieroglyphic Studies: An Overview,
in: Interpretation and Allegory. Antiquity to the Mo-
dern Period, ed. Jon Whitman, Boston/Leiden
2003, 365–381, sowie Ludwig Volkmann, Bilder-
schriften der Renaissance, Leipzig 1923). Auch Vi-
co, dessen zeitgenössische Rezeption bekanntlich
sehr gering ausfiel, kann nicht als wichtige Quelle
für andere, esoterisch orientierte Autoren benannt
werden. Selbst unter einen „breiter gefassten“ Be-
griff von Esoterik (12) sind diese strikt historisie-
renden und (zumindest, was die Schriftgeschichte
angeht) profanierenden Autoren nur schwer zu
subsumieren.

Im Hinblick auf das eigentliche Thema des Bu-
ches verwundert auch das Kapitel zu Johann Cas-
par Lavater. Zunächst ist dessen Versuch einer
physiognomischen Lektüre von körperlichen Aus-

drucksformen nur mit Mühe als esoterisch zu klas-
sifizieren – Graczyk verweist hier eher auf seine
Rezeption in der esoterischen Literatur seiner Zeit
(146). Sein Werk Aussichten in die Ewigkeit mit sei-
nen Überlegungen zu den telepathischen Fähig-
keiten der Engel mag dagegen eher unter dem La-
bel Esoterik gefasst werden – doch wird hier die
Verbindung zur Hieroglyphik nicht unmittelbar
ersichtlich (197). Den Begriff „Hieroglyphe“ ver-
wendet Lavater ohnehin nur „marginal und über-
dies aus zweiter Hand“ (144). Dass er die rational
lesbaren Züge der menschlichen Physiognomik als
Zeichen betrachtete, die auf eine latent göttlich
eingehauchte seelische Verfasstheit verweisen, ist
sicher richtig. Dass er damit, „ohne es sich einzu-
gestehen, auf einen quasi hieroglyphischen Rest“
rekurrierte, ist dagegen weniger überzeugend.
Zweifellos ist gut begründet, dass Lavater Konzep-
ten einer göttlichen, geheimnisvollen Naturspra-
che anhing – die Verbindung dieser Vorstellung
mit dem Hieroglyphendiskurs im engeren Sinne
bleibt aber vage.

HERDER UND DIDEROT
Herders Konzept einer mythischen „Schöpfungs-
hieroglyphe“, die die hypothetische Wurzel des
Stammbaums des mythischen Bewusstseins der
Menschheit bildet, lässt sich leichter in das Thema
„Esoterik und Hieroglyphik“ einordnen – doch
wiederum verwundert es, dass auf das entspre-
chende Kapitel zur „Esoterik in Herders Hierogly-
phentheorie“ nur ungefähr drei Textseiten ver-
wandt werden. Hier hätte eine intensivere Diskus-
sion der kurz erwähnten Abhängigkeit der Zeich-
nungen und Diagramme in Herders Schriften von
esoterisch geprägtem Bildmaterial das Argument
stärken können. Doch besonders bildkritisch ver-
fährt die Autorin nicht. Zwar sind zahlreiche Dia-
gramme Herders reproduziert, doch stammen die-
se (74, 75, 85, 89, 93, 101) aus einer modernen Edi-
tion von 1993, erscheinen also im Computersatz.
Dort, wo dann doch einmal Originalskizzen Her-
ders gezeigt werden, kann man zumindest erah-
nen, dass diesen eine Spontaneität und auch Irre-
gularität innewohnt, die der modernen Edition na-
türlich abgeht.

REZENSION



129

Das Kapitel zu Denis Diderot ist der für Kunst-
historiker einschlägigste Teil der Arbeit, allein
schon, weil der Begriff, jenseits seiner historischen
Verwendung und der Verbindung zu Ägypten, von
Diderot auf die Künste angewendet wird. „Hiero-
glyphen“ dienen vor allem in der Lettre sur les
sourds et muets als Bezeichnung für eine rätselhaf-
te, unfassbare „künstlerische Gipfelleistung“
(118). Das ideale Kunstwerk wird dabei als kom-
plexes, multisensorisches, synthetisches und syn-
ästhetisches Gebilde verstanden; die künstleri-
sche poesis, die dieses erschafft, ist zugleich zur
quasi-göttlichen Schöpfermacht erklärt. Diderot
benutzt hier ähnliche Argumentationsfiguren wie
sie dann für die eingangs erwähnten romantischen
Künstler wichtig werden.

Auch wenn Diderot zunächst eher dem La-
ger der Aufklärung als dem der Esoterik zugerech-
net werden kann, so ist der Begriff hier doch dien-
lich, um auf die irrationalen Komponenten seiner
Kunsttheorie zu verweisen. Diese propagiert einen
durchaus exklusiven und hermetisierenden Ge-
schmacksbegriff, der nicht jedem Konsumenten
das richtige Verständnis der überkomplexen
Kunsthieroglyphen zubilligt. Leider bleibt gerade
der letztgenannte Punkt, welche Rolle Diderot
dem Betrachter bei der Entschlüsselung der
Kunsthieroglyphen zuweist, unklar. Während
Graczyk zunächst konstatiert, dass „der Anteil des
Rezipienten an der Kommunikation mit dem
Kunstwerk weitgehend dunkel bleibt“ (131), be-
hauptet sie wenig später, dass die Rezeption des
Werkes von Diderot als integraler Teil von dessen
künstlerischer Leistung gewertet werde und er da-
mit „ansatzweise auch eine Rezeptionsästhetik“
entwickelte (133).

SAINT-MARTIN UND ECKARTSHAUSEN
Den eigentlichen ,Kern‘ des Buches bilden die
letzten beiden Kapitel zu den theosophischen Au-
toren Louis-Claude de Saint-Martin und Karl von
Eckartshausen. Hier geht es nun zweifellos um
Autoren, die der Idee eines hermetischen Ge-
heimnisses verpflichtet sind, das es zu entschlüs-

seln und gleichzeitig zu bewahren gilt. Eine der in-
teressantesten Beobachtungen ist die, wie deren
Schriften permanent um das Problem kreisen,
nicht aufklärerisch zu sein, also über die göttlichen
Geheimnisse, die naturgemäß nur Initiierten vor-
behalten sein können, zu schreiben, ohne zu viel
zu verraten. Karl von Eckartshausens Hierogly-
phenbegriff scheint zunächst recht konventionell.
Er betrachtet sie als „analoge Zeichen“, die dem
Menschen die göttliche Weisheit handgreiflich
überliefern. In fast barocker Manier versteht er
Hieroglyphen wieder als Urbilder und heilige Zei-
chen (244f.), selbst wenn dahinterliegend eine na-
türliche, göttliche Ursprache in ihrer reinsten, nur
geistigen Form zu erkennen sei (263f.). 

Paradoxer Weise sind die Hieroglyphen für
Eckartshausen also die heiligsten aller Zeichen –
und doch nur Mittel zum Übergang zu einer reine-
ren Form der Weisheit, die in einer immateriellen
göttlichen Ursprache geborgen ist. Faszinierend ist
zu lesen, wie diese „Dematerialisierung“ in seinem
Roman Kostis Reise von Morgen gegen Mittag litera-
risch umgesetzt wurde: In dem Moment, in dem
der Initiationsweg des jungen Prinzen Kosti seinen
Höhepunkt erreicht, versagt Eckartshausen im
wahrsten Sinne des Wortes die Sprache. Statt
wahrhaft hieroglyphisch zu schreiben, versucht er,
das arkane Wissen in einer „tabellarische[n] Lehr-
form“ darzustellen (282). Über solche narrativen
Techniken im Umgang mit Hieroglyphen hätte
man von einer Literaturwissenschaftlerin gerne
mehr gehört. Gleiches gilt für Herder und Diderot.
Für ersteren wird die These, dass er die „Schöp-
fungshieroglyphe auch als Bauform für seine ein-
zelnen Bücher übernommen hat“ und diese „hie-
roglyphisch“ strukturiert seien, nur in einem kur-
zen Paragraphen abgehandelt (113). Im Falle Di-
derots ist der „performativen Ebene seiner essayis-
tischen Gedankenführung“, die „wie die Hierogly-
phen selbst noch nach langem Nachdenken ihr
Geheimnis bewahr[t]“ (134) ebenfalls nicht viel
mehr Raum gewidmet.

Der bildtheoretisch vielleicht interessanteste
Protagonist dieses Buches ist jedoch Louis-Claude
de Saint-Martin. Typisch für einen Verfechter
hermetischer Denkansätze postulierte er die Exis-



130

tenz einer ursprünglichen, ganzheitlichen Wahr-
heit, deren Form in der eigenen Gegenwart nur
noch zu erahnen sei: Alles moderne Wissen wird,
wenig überraschend, gedeutet als Denaturierung
dieser ursprünglichen Weisheit. Im selben Maße
wie durch die kulturelle Tradition ein Funken der
Erinnerung an jene Weisheit erhalten wird, ent-
stellt die menschliche Überlieferung sie aber zu-
gleich, etwa durch unverständiges Kopieren und
falsche Erinnerungen. Daraus resultiert der inte-
ressante Gedanke, dass auch die Hieroglyphen
selbst als Beispiel für eine derartige „Abweichung“
zu verstehen seien, was Saint-Martin mit einer re-
lativ genauen, quasi-ikonographischen Analyse
der tatsächlichen ägyptischen Hieroglyphen zu
belegen versucht. Diese, so Saint-Martin, zeigen
nämlich vor allem Reptilien, Vögel und Wassertie-
re, also (seiner Theorie zufolge) typologisch tief
stehende Tiere, die dem unklaren und ungeordne-
ten Element des Wassers zuzuordnen sind (226).
Ausgerechnet einer der notorischen Esoteriker
scheint hier also einen stärker historisch geprägten
Begriff von Hieroglyphen zu verwenden als viele
andere Autoren.

Ausgehend von der These, dass die Bilder-
schrift eine Denaturierung der ursprünglichen
Darstellungssysteme sei, unternimmt Saint-Mar-
tin eine phantastisch anmutende graphische Re-
konstruktion der verlorenen Urschrift. Ihm „ge-
lingt“ dabei eine Rückführung aller Schriften auf
zwei geometrische Zeichen: Dreieck und Kreuz
(229). Man müsste diese Theorien mit ähnlichen
Versuchen, etwa mit denen des Briten Lemuel
Nelme, kontextualisieren; in jedem Fall ist Saint-
Martins Radikalität beeindruckend. Faszinierend
ist seine Theorie zudem, weil sich im frühen 19.
Jahrhundert auch Künstler wie Joseph Gandy
oder Humbert de Superville mit der Frage nach ei-
nem „Urschatz“ primitiver, abstrakter Ausdrucks-
formen beschäftigt haben. Nicht nur deswegen ist
Saint-Martins Umdeutung traditioneller Werte
auch für Kunsthistoriker von Interesse. Während
in der europäischen Tradition sonst meist der Al-
phabetschrift eine besondere Gedächtnisfunktion

zugeschrieben wird, ist es hier umgekehrt: Die Al-
phabetisierung der „pneumatischen“ Urzeichen
verschleierte laut Saint-Martin ihre eigentliche
Bedeutung, während umgekehrt der Malerei das
Potential zugeschrieben wird, die Urzeichen ko-
pierend bewahren zu können (232).

In diesem Lichte erscheint Graczyks Buch als
interessante Fundgrube. Insgesamt muss jedoch
festgehalten werden, dass die Theorien der behan-
delten Autoren etwas disparat erscheinen. Wie die
Autorin selbst konstatiert: Sie „kommunizieren [...]
nur partiell miteinander“. Dies ins Positive zu
wenden und hervorzuheben, dass es zwischen ih-
nen „keine Kontinuität der Auseinandersetzung“
gab, die zu einer „Verbindlichkeit des Hierogly-
phenbegriffs hätte führen können“ (285), ist wenig
befriedigend und liegt ja nicht zuletzt an der Aus-
wahl der Beispiele, welche die Autorin selbst ge-
troffen hat. Insgesamt hätte man sich einen ele-
ganteren, zugespitzteren Argumentationsgang ge-
wünscht – der dann auch ohne die teils penetrant
häufigen Verweise wie „Dazu noch später“, „vgl.
weiter unten“ oder „darauf ist noch einzugehen“
ausgekommen wäre.

DR. HANS CHRISTIAN HÖNES

REZENSION




