De méme, I'ceuvre de Paul Bril, dont I'au-
teur exagére un peu la vocation topographique, au-
rait été apprécié a sa juste valeur: celle d’un pein-
tre de paysage, formé par son fréere au dessin
d’apres nature, qui congoit ses «vues» topogra-
phiques comme des paysages aussi souvent qu'il
donne a ses paysages «poétiques» 'apparence de
vues véritables. C'est dans cet accord, souvent pré-
caire, entre plusieurs registres artistiques et diffé-
rentes modalités de description du lieu, accord né-

cessaire dans une tradition artistique qui assigne
une fonction essentiellement mimétique a I'image,
que se situe toutl'intérét et toute la difficulté d'une
«écriture» du paysage topographique en Occident.

DR. EMMANUEL LURIN

Gar nicht so esoterisch:
Hieroglyphik im 18. Jahrhundert

Annette Graczyk

Die Hieroglyphe im 18. Jahrhun-
dert. Theorien zwischen Aufkli-
rung und Esoterik (Hallesche Beitri-
ge zur Europédischen Aufklarung 51).
Berlin/Miinchen/Boston,

De Gruyter 2015. 333 S., 20 Abb.
ISBN 978-3-11-040251-3.€ 99,95

as Thema des hier zu besprechen-

den Buches der Komparatistin An-

nette Graczyk diirfte fiir Kunsthis-
toriker aus mindestens zwei Griinden von Interes-
se sein: Zum einen war die Idee einer ,nattirlichen’
Bilderschrift, wie sie mit dem Begriff der Hierogly-
phe verbunden ist, vor allem fiir die Kunst der Ro-
mantik von zentraler Bedeutung — man denke nur
an Friedrich Overbeck und die Nazarener. Zum
anderen sind Hieroglyphen ein kaum zu tiber-

schitzender Reflexionsgegenstand fiir die Kunst-
theorie des 18. Jahrhunderts: Autoren wie Noél-
Antoine Pluche oder Nicolas Fréret erklarten etwa
die &gyptische Bilderschrift zum Ursprung der
Malerei. Dass Graczyk diese Autoren in den Blick
nimmt, kann dabei helfen, den Rahmen und Ka-
non dessen zu erweitern, was in der Nachfolge Ju-
lius von Schlossers weithin als ,Kunstliteratur* de-
finiert wird.

VICO, WARBURTON UND LAVATER

Die ersten drei Kapitel von Graczyks Studie wid-
men sich mit Giambattista Vico, William Warbur-
ton und Johann Gottfried Herder drei der meist-
diskutierten Hieroglyphentheoretiker der Aufkla-
rung, welche alle die Hieroglyphe als einen Aus-
drucksmodus primitiver, frithzeitlicher Vélker in-
terpretierten, also als Dokument der &ltesten
Denkformen der Menschheit betrachteten. Ob-
wohl diese drei Autoren nicht gerade als ,unter-
forscht' gelten diirfen, gelingt es Graczyk immer
wieder, treffende Beobachtungen und Neubewer-
tungen vorzunehmen. Beeindruckend ist vor al-
lem, wie prézise fiir Warburtons meist isoliert gele-

127



71

REZENSION

sene und interpretierte Schriftgeschichte, ein Teil-
band seines Hauptwerkes The Divine Legation of
Moses, die Verbindungen zur theologischen Agen-
da des Gesamtwerks herausgearbeitet werden.
Vor allem sein Versuch, die prophetischen Schrif-
ten des Alten Testaments als hieroglyphische (d. h.
als in einem historischen Sprechmodus in der
Nachfolge des Agypters Moses geschriebene) Tex-
te zu lesen, wird von Graczyk hervorgehoben. Die-
se Kapitel bieten eine hervorragende Einfiihrung
in das Werk der drei Autoren; eine derart konzise
und systematische Zusammenfassung ihrer Hiero-
glyphentheorien lag bisher nicht vor.

Doch auch wenn die Bedeutung der Hierogly-
phentheorien Vicos und Warburtons unbestritten
ist, so fragt sich, warum sie in vorliegendem Kon-
text so ausfithrlich (13-71) ausgebreitet werden.
Ihre Verbindung zur Esoterik versucht die Autorin
nicht einmal zu behaupten. Im Gegenteil: Das
Corpus Hermeticum hielten beide Autoren fiir eine
Falschung, von dem sie sich bewusst abgrenzen
wollten. Warburton ist dann auch zutreffend cha-
rakterisiert als ,Aufklédrer, der das mystifizierende
und mythisierende Denken tiberwinden wollte*
(54). Sein Buch war ein expliziter Gegenentwurf
zur Hieroglyphik der Renaissance, von Pierio Va-
leriano bis Athanasius Kircher, die von hermeti-
schem Gedankengut dominiert war (dazu von
kunsthistorischer Seite etwa: Charles Dempsey,
Renaissance Hieroglyphic Studies: An Overview,
in: Interpretation and Allegory. Antiquity to the Mo-
dern Period, ed. Jon Whitman, Boston/Leiden
2003, 365-381, sowie Ludwig Volkmann, Bilder-
schriften der Renaissance, Leipzig 1923). Auch Vi-
co, dessen zeitgenossische Rezeption bekanntlich
sehr gering ausfiel, kann nicht als wichtige Quelle
fur andere, esoterisch orientierte Autoren benannt
werden. Selbst unter einen ,breiter gefassten* Be-
griff von Esoterik (12) sind diese strikt historisie-
renden und (zumindest, was die Schriftgeschichte
angeht) profanierenden Autoren nur schwer zu
subsumieren.

Im Hinblick auf das eigentliche Thema des Bu-
ches verwundert auch das Kapitel zu Johann Cas-
par Lavater. Zunidchst ist dessen Versuch einer
physiognomischen Lektiire von korperlichen Aus-

128

drucksformen nur mit Miihe als esoterisch zu klas-
sifizieren — Graczyk verweist hier eher auf seine
Rezeption in der esoterischen Literatur seiner Zeit
(146). Sein Werk Aussichten in die Ewigkeit mit sei-
nen Uberlegungen zu den telepathischen Féhig-
keiten der Engel mag dagegen eher unter dem La-
bel Esoterik gefasst werden — doch wird hier die
Verbindung zur Hieroglyphik nicht unmittelbar
ersichtlich (197). Den Begriff ,Hieroglyphe* ver-
wendet Lavater ohnehin nur ,marginal und tiber-
dies aus zweiter Hand" (144). Dass er die rational
lesbaren Ziige der menschlichen Physiognomik als
Zeichen betrachtete, die auf eine latent géttlich
eingehauchte seelische Verfasstheit verweisen, ist
sicher richtig. Dass er damit, ,ohne es sich einzu-
gestehen, auf einen quasi hieroglyphischen Rest*
rekurrierte, ist dagegen weniger iiberzeugend.
Zweifellos ist gut begriindet, dass Lavater Konzep-
ten einer gottlichen, geheimnisvollen Naturspra-
che anhing - die Verbindung dieser Vorstellung
mit dem Hieroglyphendiskurs im engeren Sinne
bleibt aber vage.

HERDER UND DIDEROT

Herders Konzept einer mythischen ,,Schépfungs-
hieroglyphe*, die die hypothetische Wurzel des
Stammbaums des mythischen Bewusstseins der
Menschheit bildet, ldsst sich leichter in das Thema
»Esoterik und Hieroglyphik“ einordnen — doch
wiederum verwundert es, dass auf das entspre-
chende Kapitel zur ,Esoterik in Herders Hierogly-
phentheorie“ nur ungefdhr drei Textseiten ver-
wandt werden. Hier hitte eine intensivere Diskus-
sion der kurz erwdhnten Abhéngigkeit der Zeich-
nungen und Diagramme in Herders Schriften von
esoterisch gepriagtem Bildmaterial das Argument
starken konnen. Doch besonders bildkritisch ver-
fahrt die Autorin nicht. Zwar sind zahlreiche Dia-
gramme Herders reproduziert, doch stammen die-
se (74,75, 85, 89,93, 101) aus einer modernen Edi-
tion von 1993, erscheinen also im Computersatz.
Dort, wo dann doch einmal Originalskizzen Her-
ders gezeigt werden, kann man zumindest erah-
nen, dass diesen eine Spontaneitit und auch Irre-
gularitdt innewohnt, die der modernen Edition na-
tiirlich abgeht.



Das Kapitel zu Denis Diderot ist der fiir Kunst-
historiker einschlégigste Teil der Arbeit, allein
schon, weil der Begriff, jenseits seiner historischen
Verwendung und der Verbindung zu Agypten, von
Diderot auf die Kiinste angewendet wird. ,Hiero-
glyphen“ dienen vor allem in der Lettre sur les
sourds et muets als Bezeichnung fiir eine réitselhaf-
te, unfassbare ,kiinstlerische Gipfelleistung®
(118). Das ideale Kunstwerk wird dabei als kom-
plexes, multisensorisches, synthetisches und syn-
asthetisches Gebilde verstanden; die kunstleri-
sche poesis, die dieses erschafft, ist zugleich zur
quasi-gottlichen Schopfermacht erkldrt. Diderot
benutzt hier dhnliche Argumentationsfiguren wie
sie dann fiir die eingangs erwahnten romantischen
Kiinstler wichtig werden.

Auch wenn Diderot zundchst eher dem La-
ger der Aufklarung als dem der Esoterik zugerech-
net werden kann, so ist der Begriff hier doch dien-
lich, um auf die irrationalen Komponenten seiner
Kunsttheorie zu verweisen. Diese propagiert einen
durchaus exklusiven und hermetisierenden Ge-
schmacksbegriff, der nicht jedem Konsumenten
das richtige Verstdndnis der iiberkomplexen
Kunsthieroglyphen zubilligt. Leider bleibt gerade
der letztgenannte Punkt, welche Rolle Diderot
dem Betrachter bei der Entschliisselung der
Kunsthieroglyphen zuweist, unklar. Wahrend
Graczyk zundchst konstatiert, dass ,,der Anteil des
Rezipienten an der Kommunikation mit dem
Kunstwerk weitgehend dunkel bleibt“ (131), be-
hauptet sie wenig spiter, dass die Rezeption des
Werkes von Diderot als integraler Teil von dessen
kiinstlerischer Leistung gewertet werde und er da-
mit ,ansatzweise auch eine Rezeptionsisthetik*
entwickelte (133).

SAINT-MARTIN UND ECKARTSHAUSEN

Den eigentlichen ,Kern‘ des Buches bilden die
letzten beiden Kapitel zu den theosophischen Au-
toren Louis-Claude de Saint-Martin und Karl von
Eckartshausen. Hier geht es nun zweifellos um
Autoren, die der Idee eines hermetischen Ge-
heimnisses verpflichtet sind, das es zu entschliis-

seln und gleichzeitig zu bewahren gilt. Eine der in-
teressantesten Beobachtungen ist die, wie deren
Schriften permanent um das Problem kreisen,
nicht aufkldrerisch zu sein, also tiber die gottlichen
Geheimnisse, die naturgemaf} nur Initiierten vor-
behalten sein kénnen, zu schreiben, ohne zu viel
zu verraten. Karl von Eckartshausens Hierogly-
phenbegriff scheint zunéchst recht konventionell.
Er betrachtet sie als ,analoge Zeichen*, die dem
Menschen die géttliche Weisheit handgreiflich
iiberliefern. In fast barocker Manier versteht er
Hieroglyphen wieder als Urbilder und heilige Zei-
chen (244f.), selbst wenn dahinterliegend eine na-
tiirliche, gottliche Ursprache in ihrer reinsten, nur
geistigen Form zu erkennen sei (263£.).

Paradoxer Weise sind die Hieroglyphen fiir
Eckartshausen also die heiligsten aller Zeichen —
und doch nur Mittel zum Ubergang zu einer reine-
ren Form der Weisheit, die in einer immateriellen
gottlichen Ursprache geborgen ist. Faszinierend ist
zulesen, wie diese ,Dematerialisierung" in seinem
Roman Kostis Reise von Morgen gegen Mittag litera-
risch umgesetzt wurde: In dem Moment, in dem
der Initiationsweg des jungen Prinzen Kosti seinen
Hoéhepunkt erreicht, versagt Eckartshausen im
wahrsten Sinne des Wortes die Sprache. Statt
wahrhaft hieroglyphisch zu schreiben, versucht er,
das arkane Wissen in einer ,tabellarische[n] Lehr-
form* darzustellen (282). Uber solche narrativen
Techniken im Umgang mit Hieroglyphen hitte
man von einer Literaturwissenschaftlerin gerne
mehr gehort. Gleiches gilt fiir Herder und Diderot.
Fiir ersteren wird die These, dass er die ,,Schop-
fungshieroglyphe auch als Bauform fiir seine ein-
zelnen Biuicher iibernommen hat* und diese ,hie-
roglyphisch* strukturiert seien, nur in einem kur-
zen Paragraphen abgehandelt (113). Im Falle Di-
derots ist der ,performativen Ebene seiner essayis-
tischen Gedankenfiihrung®, die ,,wie die Hierogly-
phen selbst noch nach langem Nachdenken ihr
Geheimnis bewahr[t]“ (134) ebenfalls nicht viel
mehr Raum gewidmet.

Der bildtheoretisch vielleicht interessanteste
Protagonist dieses Buches ist jedoch Louis-Claude
de Saint-Martin. Typisch fiir einen Verfechter
hermetischer Denkansétze postulierte er die Exis-

129



71

REZENSION

tenz einer urspriinglichen, ganzheitlichen Wahr-
heit, deren Form in der eigenen Gegenwart nur
noch zu erahnen sei: Alles moderne Wissen wird,
wenig iiberraschend, gedeutet als Denaturierung
dieser urspriinglichen Weisheit. Im selben Mafie
wie durch die kulturelle Tradition ein Funken der
Erinnerung an jene Weisheit erhalten wird, ent-
stellt die menschliche Uberlieferung sie aber zu-
gleich, etwa durch unverstdndiges Kopieren und
falsche Erinnerungen. Daraus resultiert der inte-
ressante Gedanke, dass auch die Hieroglyphen
selbst als Beispiel fiir eine derartige ,Abweichung*
zu verstehen seien, was Saint-Martin mit einer re-
lativ genauen, quasi-ikonographischen Analyse
der tatsdchlichen &dgyptischen Hieroglyphen zu
belegen versucht. Diese, so Saint-Martin, zeigen
ndmlich vor allem Reptilien, Vogel und Wassertie-
re, also (seiner Theorie zufolge) typologisch tief
stehende Tiere, die dem unklaren und ungeordne-
ten Element des Wassers zuzuordnen sind (226).
Ausgerechnet einer der notorischen Esoteriker
scheint hier also einen stédrker historisch gepragten
Begriff von Hieroglyphen zu verwenden als viele
andere Autoren.

Ausgehend von der These, dass die Bilder-
schrift eine Denaturierung der urspriinglichen
Darstellungssysteme sei, unternimmt Saint-Mar-
tin eine phantastisch anmutende graphische Re-
konstruktion der verlorenen Urschrift. Thm ,ge-
lingt“ dabei eine Riickfithrung aller Schriften auf
zwei geometrische Zeichen: Dreieck und Kreuz
(229). Man miusste diese Theorien mit dhnlichen
Versuchen, etwa mit denen des Briten Lemuel
Nelme, kontextualisieren; in jedem Fall ist Saint-
Martins Radikalitdt beeindruckend. Faszinierend
ist seine Theorie zudem, weil sich im frithen 19.
Jahrhundert auch Kiinstler wie Joseph Gandy
oder Humbert de Superville mit der Frage nach ei-
nem ,Urschatz* primitiver, abstrakter Ausdrucks-
formen beschéftigt haben. Nicht nur deswegen ist
Saint-Martins Umdeutung traditioneller Werte
auch fiir Kunsthistoriker von Interesse. Wahrend
in der europdischen Tradition sonst meist der Al-
phabetschrift eine besondere Gedéchtnisfunktion

130

zugeschrieben wird, ist es hier umgekehrt: Die Al-
phabetisierung der ,pneumatischen“ Urzeichen
verschleierte laut Saint-Martin ihre eigentliche
Bedeutung, wihrend umgekehrt der Malerei das
Potential zugeschrieben wird, die Urzeichen ko-
pierend bewahren zu kénnen (232).

In diesem Lichte erscheint Graczyks Buch als
interessante Fundgrube. Insgesamt muss jedoch
festgehalten werden, dass die Theorien der behan-
delten Autoren etwas disparat erscheinen. Wie die
Autorin selbst konstatiert: Sie ,kommunizieren [...]
nur partiell miteinander“. Dies ins Positive zu
wenden und hervorzuheben, dass es zwischen ih-
nen ,keine Kontinuitdt der Auseinandersetzung"
gab, die zu einer ,Verbindlichkeit des Hierogly-
phenbegriffs hitte fithren kénnen* (285), ist wenig
befriedigend und liegt ja nicht zuletzt an der Aus-
wahl der Beispiele, welche die Autorin selbst ge-
troffen hat. Insgesamt hétte man sich einen ele-
ganteren, zugespitzteren Argumentationsgang ge-
wiinscht — der dann auch ohne die teils penetrant
hdufigen Verweise wie ,Dazu noch spéater®, ,vgl.
weiter unten“ oder ,darauf ist noch einzugehen*
ausgekommen wire.

DR. HANS CHRISTIAN HONES





