
Ökologie(n) in der Kunst 4/2025- 50

Der Künstler Krištof Kintera formt schrott zu 
dystopisch-schönen Landschaften, in denen 
‚technologisierte‘ Blumen sprießen. Diese werden 
in einem Herbarium kategorisiert, indem sie 
ihrem Vorbild aus der Natur mit einer Abbildung 
und lateinischen Namen gegenübergestellt 
werden. Andere zeitgenössische Künstler*innen 
wie Julian Charrière bringen Festplatten in eine 
gesteinsähnliche Form, um auf die materiellen 
Ursprünge heutiger Technologien zu verweisen.1 
Landschaften, Pflanzen und Gesteine werden also 
als hybride Verbindungen von Natur und Kultur 
bzw. Technologie dargestellt. Anhand der Transfor-
mation von Elektroschrott in Naturdarstellungen 
diskutiert der Beitrag unter Rückgriff auf Kate 
Sopers What is Nature? (1995), wie Künstler*innen 
ein binäres Verständnis von Natur und Kultur 
durch die Bearbeitung hoch technologisierten 
Materials infrage stellen. Wie können ihre künst-
lerischen Arbeiten umschrieben werden, ohne 
sprachlich und begrifflich wieder in die Zirkulari-
tät einer solchen Binarität – Pflanzen als Natur und 
Elektroschrott als menschengemachte Technologie 
– zurückzufallen? Oder ist diese Binarität im 
Hinblick auf gewisse Aspekte letztendlich doch 
sinnvoll? Diese Fragen diskutiere ich anhand von 
zwei künstlerischen Beispielen: Postnaturalia 
(2016–2017) von Krištof Kintera und der Serie 
Metamorphism (2016) von Julian Charrière.

Die Natur der ‚Natur‘ mit Kate Soper
Die britische Philosophin Kate Soper unterteilt 
westliche Diskurse über Natur in ihrer Publikation 
What is Nature? (1995) grundlegend in zwei Positio-
nen, die sich in der Praxis allerdings nicht immer 
deutlich voneinander abgrenzen lassen.2 Demnach 
ist Natur erstens im Sinne einer diskursunabhängi-
gen Realität zu verstehen – also als natürliche, 
materielle Welt, die unabhängig von menschlichen 
Bedeutungszuschreibungen existiert. Auf eine 
solche Vorstellung beziehen sich beispielsweise 
viele Umweltbewegungen: Als Reaktion auf 
ökologische Krisen und die Ausbeutung und 

Zerstörung der Natur durch den Menschen wird 
die Natur als etwas Schützenswertes, als das 
Andere im Gegensatz zum Menschen konzipiert. 
Zweitens ist die Natur, so Soper, ein kulturelles 
Konstrukt, das in Abhängigkeit zum Menschen 
oder der Kultur steht. Dessen Verständnis variiert 
zu unterschiedlichen historischen Zeitpunkten 
und zwischen verschiedenen Gesellschaften. Das 
Dekonstruieren des Naturbegriffs wird daher 
mitunter genutzt, um sichtbar zu machen, wie 
vermeintlich natürliche Ordnungsvorstellungen 
gesellschaftliche Hierarchien rechtfertigen. Um 
diese kulturell konstruierte Ebene zu markieren, 
setzt Soper ‚Natur‘ in Anführungszeichen. 

Sie analysiert beide Perspektiven – die natur-
bejahende einer ‚grünen‘ Politik und die ,natur-
skeptische‘ –, um schließlich eine vermittelnde 
und produktive Haltung zwischen den beiden 
einzunehmen. Denn einerseits soll die Natur 
weiterhin vor industrieller Ausbeutung geschützt 
und Lebensraum erhalten werden. Andererseits 
kann eine kritische Haltung gegenüber bestimm-
ten Begrifflichkeiten von Natur genutzt werden, 
um gegen das (vermeintlich) ‚Natürliche‘ in 
spezifischen Kontexten zu argumentieren. Oder 
anders formuliert: Auch die zu schützende Natur 
wird mit dem Argument der ‚Natürlichkeit‘ einer 
bestimmten menschlichen Ordnung und ihren 
materiellen Bedürfnissen unterworfen. Sopers 
These ist, dass es einen Naturbegriff braucht, der 
der Natur eine eigenständige Existenz zugesteht, 
um kulturelle Aussagen darüber, was ‚natürlich‘ ist 
oder nicht, dekonstruieren und politischen Wandel 
(bis hin zu einer gerechteren Umweltpolitik) 
begründen zu können.3 Hierzu bezieht sie sich auf 
ein ,konzeptuell-realistisches‘ Verständnis von 
Natur als System von Kausalitäten, die grundsätz-
lich unabhängig vom Menschen, also gleichzeitig 
mit diesem, bestehen.

Soper unterscheidet in ihrer Publikation grob 
zwischen drei Ideen von Natur innerhalb ökologi-
scher Diskurse. (1) Unter dem Begriff „metaphy-
sisch“ fasst sie Natur als konstitutiven Gegenpart 

Nora Bergbreiter

Technologisierte Natur: ‚Natur‘ darstellen mit Elektroschrott?



Nora Bergbreiter Technologisierte Natur kunsttexte.de/Ökologie(n) in der Kunst 4/2025- 51

zum Menschen. Das, was als ‚natürlich‘ gilt, ist 
zwar historisch wandelbar, doch bereits in der 
Frage nach dem Verhältnis von Mensch und Natur 
bleibt ‚Natur‘ formal das kulturell Entgegengesetz-
te. (2) Die „realistische“ Natur ist die Natur der 
Naturwissenschaften, sprich die der physikali-
schen Realitäten. Sie setzt die Rahmenbedingun-
gen für alle menschlichen Aktivitäten. (3) Unter 
„lay“ oder „surface“ versteht Soper Natur als 
Alltagskonzept. Damit bezieht sie sich auf die 
unmittelbar erfahrbare und beobachtbare Natur 
im Gegensatz zum Städtischen oder Industriellen.4 
Die beiden künstlerischen Positionen, die im 
Zentrum dieses Aufsatzes stehen, lassen sich auf 
der Ebene der naturskeptischen Perspektive 
verorten, wenngleich sie eine surface-Natur, also 
Natur als Alltagskonzept, als Referenz für ihre 
Darstellungsformen verwenden. Mit Elektro-
schrott entstehen technologisierte Landschaften 
als eine Verbindung von Natur und Kultur bzw. 
Technologie. Elektroschrott als Material ist 
besonders interessant, trägt er doch die Spuren 
menschlichen Gebrauchs und ist gleichzeitig aus 
verschiedenen Rohstoffen aus der Natur gefertigt. 
Sopers Ansatz ist vor diesem Hintergrund relevant, 
weil sie einerseits eine eigenständige Existenz der 
Natur betont, andererseits aber auch die kulturelle 
Konstruktion der Natur – also die Trennung von 
Natur und Kultur – kritisch hinterfragt. Auch die 
vorgestellten Künstler zeigen in Referenz auf eine 
‚reale‘ Natur, wie porös die Trennung zwischen  
Natur und Kultur ist. Die Dekonstruktion der  
Dualität liegt hier weniger im Semantischen als  
in einer Vermischung der beiden Ideen. Kulturen 
gestalten Natur aktiv, und umgekehrt gestaltet 
Natur Kultur. 

Krištof Kintera: „natural nature“
Krištof Kintera arbeitet seit Anfang der 2000er- 
Jahre mit Alltagsobjekten wie Getränkedosen, aber 
auch mit Batterien, elektronischen Geräten und 
Lampen. In seinen Installationen werden mitunter 
Dioden, Lampen, Magnete, Motoren und Schalter 
verbaut, so dass in einigen der Arbeiten tatsächlich 
elektrische Reaktionen stattfinden. So leuchtet, 
summt und erhitzt sich die aus verschiedenen 
alten Lampen zusammengesetzte, 320 Zentimeter 
große menschliche Umrissfigur in My Light is Your 

Life (model: Shiva Samurai 5kw/50Hz) (2009) und 
verweist auf den Menschen als Energieverbrauch-
enden. In anderen Arbeiten arrangiert der Künstler 
aus Elektroschrott und anderen Alltagsmaterialien 
Stadtansichten und technologisierte Landschaften 
– wie beispielsweise in seiner Neuropolis-Objekt-
reihe (2020) oder in der Installation Postnaturalia 
(2016–2017). 

Die Installation Postnaturalia entwickelte 
Kintera in Zusammenarbeit mit den Künstlerkolle-
gen Richard Wiesner und Rastislav Juhás für die 
gleichnamigen Ausstellung, die 2017 in der 
Collezione Maramotti im italienischen Reggio 
Emilia stattfand. Gezeigt wurden unter anderem 
die titelgebende Installation Postnaturalia, die sich 
durch den Hauptsaal der Sammlung schlängelte, 
sowie ein nachgebautes Künstlerlabor, in dem 
„Natur wieder geschaffen und regeneriert wird“.5 
Zudem entstand ein Künstlerbuch, das aus den 
zwei Teilen Herbarium und Scriptum Cuprum 
Factum besteht. Letzteres diente der Kontextuali-
sierung der einzelnen Werke der Ausstellung.6  
Im Hauptsaal verbanden dicke Kabelbündel –  
zumeist bloße Kupferdrähte, teils aber auch Kabel 
mit blauen und grünen Isolierungen, an denen 
noch die Stecker sichtbar waren – drei ‚Inseln‘ aus 
allerlei Elektroschrott. Unter anderem Batterien, 
Tastaturen, Platinen und Bauteile alter Geräte 
bildeten eine dystopische Landschaft, aus der 
ebenfalls aus Elektroschrott zusammengebaute 
Blumen sprossen. Diese erinnerten an Bilder  
von ökologischem und technologischem Verfall, 
von den wuchernden Transformationskräften  
des elektronischen Zeitalters und vom Ende der 
Natur. Letzteres bezieht sich paradoxerweise  
auf ein Verständnis von der Natur als etwas vom 
Menschen Unberührtes.

Der Künstler Dhia Dhibi beschreibt Postnaturalia 
als eine Installation, in der die Natur als sogenann-
te Mutter Natur ins Motherboard (Hauptplatine) 
überführt wird: „Mother Nature in this work 
becomes an electronic motherboard and the 
analogy synthesizes a whole dimension where 
nature and technology are co-existing, conflicting 
and learning from one another.“7 Kritische Lesar-
ten des Bildes einer weiblichen Natur außer Acht 
lassend, interpretiert Dhibi also Kinteras Installa-
tion als Verbindung von Natur als etwas Ursprüng-



Nora Bergbreiter Technologisierte Natur kunsttexte.de/Ökologie(n) in der Kunst 4/2025- 52

lichem und Technologie bzw. Kultur als Ausdruck 
menschlicher Gestaltung.8 Dabei geht es um ein 
Verständnis, bei dem sich eine Trennung beider 
Sphären aufgrund ihrer engen Verflochtenheit 
nicht aufrecht erhalten lässt. Technologie besteht 
aus Natur (konkret in den genutzten Rohstoffen), 
unsere Lebensweise prägt wiederrum Natur.  
In dem im Künstlerbuch abgedruckten Interview 
wird Kintera nach einer „natürlichen Natur“ 
(„natural nature“) gefragt, die man mit Sopers 
surface-nature als eine unmittelbar erfahrbare und 
beobachtbare Natur fassen könnte. Diese „natür-
liche Natur“ setzt Kintera als Ausgangspunkt 
seiner Praxis: „I like to hear the expression ‚natural 
nature‘, because that is the starting point of all 
discussions about culture and nature itself. […]  
I rather feel like that we are part of nature, we 
came out of nature, so nature is us and all we have 
created is also nature. You can hardly make a 
border line between nature and culture.“9 Im 
Ankündigungstext zur Ausstellung in Italien wird 
der Gedanke einer „natural nature“ weiter präzi-
siert als Übergang von natürlichen zu künstlichen 
Formen, wenn beispielsweise Äste in Silber 
getaucht werden (Praying Woods, 2015–2023) oder 
eben Pflanzen und Landschaften aus Elektro-
schrott entstehen.10 Die verschiedenen Elemente 
der Installation vereinen folglich Darstellungen 
zwischen Natürlichem und Menschlichem. Das 
zeigt auch ein Blick auf Kinteras Pflanzen aus 
Elektroschrott, die in der Installation sprießen und 
zudem in einem Herbarium kategorisiert werden. 
Ihre Form erinnert an eine ,natürliche Natur‘ als 
Ursprung, gefertigt sind sie als Skulpturen aus 
Materialien, die Spuren des menschlichen Ge-
brauchs tragen. Denn Elektroschrott als Post-Con-
sumer-Abfall ist durch die Hände zahlreicher 
Verbraucher*innen gegangen. Die in der Installa-
tion verwendeten Festplatten können potenziell 
noch Daten ihrer Nutzer*innen tragen. Darüber 
hinaus liegt die stoffliche Grundlage aller elektro-
nischen Geräte in den Rohstoffen der Natur. Trotz 
der scheinbaren Immaterialität von insbesondere 
digitalen Technologien braucht es Ressourcen für 
ihre Entstehung. Die Gewinnung von Rohstoffen 
wie Coltan oder seltenen Erden, die für viele 
Elektroprodukte gebraucht werden, ist mit 
sozioökologischen Konsequenzen und starken 

Eingriffen in die Umwelt verbunden. Nicht zuletzt 
werden dabei Gesteine im industriellen Tagebau 
buchstäblich aus der Erde gesprengt.11 

Julian Charrière: technologische  
Gesteine
Während Kinteras Praxis vom Sammeln von und 
Arbeiten mit Alltagsmaterialien gekennzeichnet 
ist, entwickelt Julian Charrière seine Arbeiten 
häufig im Kontext von (Forschungs-)Reisen in 
abgelegene Gegenden wie radioaktive Stätten 
(Bikini Atoll) oder Orte der Rohstoffextraktion 
(Salar de Uyuni). Im Blickpunkt steht bei ihm die 
wechselseitige Beziehung zwischen Mensch und 
Umwelt und eine Auseinandersetzung mit geologi-
schen und menschlichen Zeitskalen. Ähnlich wie 
bei Kintera ist auch in seiner Objektreihe Metamor-
phism Elektroschrott der Ausgangspunkt. In dieser 
lässt Charrière Festplatten, Hauptplatinen, Arbeits-
speicher und Prozessoren – alles essenzielle 
Bausteine für das Funktionieren von Computern, 
Smartphones etc. – mit synthetischer Lava ver-
schmelzen.12 Dabei entstehen gesteinsförmige 
Objekte, die in gräulich-bräunlich bis grünlichen 
Tönen schimmern. Präsentiert werden sie auf 
Sockeln und unter Hauben, wodurch die Präsenta-
tionsweisen in Naturhistorischen Museen nachge-
ahmt werden und der künstliche Stein als histori-
sches Mineral aus der Natur ausgegeben wird. 
Ähnlich geht auch Kintera vor, wenn er seine 
Elektroschrott-Pflanzen während der Postnaturalia-
Ausstellung in einer alten Holzvitrine des Musei 
Civici zeigt. Neben der Collezione Maramotti als 
zentralem Ausstellungsort verteilte sich die Schau 
über zwei weitere Standorte. Im Gegensatz zu 
Kintera dient Charrière der Elektroschrott aller-
dings als Ausgangsprodukt für die Nachahmung 
geologischer Gesteinsformationen, deren Entste-
hung in der Natur mehrere Millionen Jahre dauern 
würde. 

Charrières Objekte erinnern an sogenannte 
Plastiglomerate. Das sind (Gesteins-)Formationen, 
die bei Lagerfeuern aus Plastik und natürlichen 
Sedimenten oder Materialien entstanden sind. Am 
Kamilo Beach in Hawai’i, an dem die Plastik-Sand-
Mischungen erstmals gefunden wurden, spült das 
Meer häufig Plastikmüll an. Der Begriff wurde von 
der Geologin Patricia Corcoran, der Bildhauerin 



Nora Bergbreiter Technologisierte Natur kunsttexte.de/Ökologie(n) in der Kunst 4/2025- 53

Kelly Jazvac und dem Ozeanografen Charles Moore 
in einem Artikel von 2014 geprägt.13 Kirsty Robert-
son beschreibt Plastiglomerate treffend als 
„evidence of human presence written directly into 
the rock.“14 Unter ähnlichen Bedingungen, d.h. 
hohen, menschengemachten Temperaturen, 
entstehen auch Charrières Objekte. Sie sind das 
Ergebnis eines Prozesses, der außerhalb der 
Werkstatt so nicht stattfinden würde. Gleichzeitig 
verweisen sie, ebenso wie die Plastiglomerate,  
auf den menschlichen Eingriff in eine schützens-
werte ,natürliche Natur‘. Insbesondere die Form 
des Steins verweist auf Langlebigkeit – sowohl im 
Sinne einer geologischen Zeitskala, als auch von 
Warenproduktion und Konsumption. Denn die 
toxischen Komponenten des Elektroschrotts, aber 
auch die Rückstände aus vorgelagerten Prozessen 
der Produktion werden für lange Zeit bestehen 
bleiben. Mit Blick auf den Menschen als maßgeb-
lichen Einflussfaktor lassen sich die Arbeiten 
Charrières daher in Verbindung mit Diskursen um 
das Anthropozän lesen.15 Sie zeigen, wie Robertson 
im Hinblick auf die Plastiglomerate schreibt, nicht 
nur die zerstörerischen Seiten konsumorientierter, 
kapitalistischer Gesellschaften auf, sondern „[they] 
also take on the properties of what Jane Bennett 
calls ‚vibrant matter,‘ a lively thing made by certain 
actions and off-gassing in its own strange geological 
matrix.“16

Ausblick: „it is not language that has a 
hole in its ozone layer“
Sowohl Charrière als auch Kintera schaffen durch 
die Verwendung von Elektroschrott hybride 
Objekte, die insbesondere durch ihre Materialwahl 
(weggeworfene elektronische Geräte) und ihre 
Form (Pflanzen und Gesteine) Ideen von Natur und 
Kultur/Technik miteinander verbinden. Das zeigt 
sich unter anderem im Gebrauch des Elektro-
schrotts als Ausgangspunkt, insofern elektronische 
Geräte schon rein materiell auf natürlichen 
Ressourcen und deren Verbrauch oder Nutzung, 
auch in Form von Energie, basieren. Gleichzeitig 
ist der Bezugsrahmen eine unberührte ‚natürliche‘ 
Natur, die es zu schützen gilt und die in Abgren-
zung zum Menschen konstruiert wird. Die Wirk-
mächtigkeit einer lebendigen Natur steht weniger 
im Vordergrund. 

Entscheidend für Soper ist, wie Naturbegriffe 
bzw. die Unterscheidung Natur/Kultur eingesetzt 
werden, denn deren Bewertung bestimme letztlich 
umweltpolitisches Handeln. Soper fokussiert auf 
eine eigenständige ontologische Realität der Natur 
sowie auf eine analytische Trennung zwischen  
dem Natürlichen und dem Sozialen. Diese ist für  
sie notwendig, um umweltpolitische und nachhal- 
tige Maßnahmen argumentieren zu können.17  
In Bezug auf den künstlerischen Gebrauch von 
Elektroschrott, in den seine Produktion, sein 
Gebrauch und seine Entsorgung eingeschrieben 
sind, visualisieren die analysierten Arbeiten 
vornehmlich den menschlichen Einfluss auf die 
Natur. Durch unser Konsum- und Produktionsver-
halten gestalten wir Natur stets mit. Denn: „it is 
not language that has a hole in its ozone layer“ 
(Soper).18

Endnoten 
1.	 �Nach einem ähnlichen Prinzip verfahren z.B. auch  

Revital Cohen und Tuur van Balen in Arbeiten wie  
D/AlCuNdAu (2015), wenn sie Aluminium, Kupfer,  
Neodym und Gold aus Festplatten gewinnen und zu  
gesteinsförmigen Objekten zusammenfügen. Die  
Cityscapes des chinesischen Künstlers Lam Yau-Sum 
wiederum sind Naturdarstellungen aus Elektro- 
schrott, in denen sich aussortierte Kupferdrähte zu  
Bäumen winden.

2.	 �Die Positionen, die Soper gegenüberstellt, sind eine  
grüne Bewegung, die stark normativen und meta- 
physischen Vorstellungen von Natur verpflichtet ist,  
und eine u. a. postmoderne kritische Haltung. Sopers 
These ist, dass Natur nicht ausschließlich ein Kons- 
trukt sein muss, nur weil sie immer durch Konzepte  
und Sprache erfasst wird; sie existiere vielmehr auch  
unabhängig von unseren Vorstellungen. Vgl. Kate  
Soper, What is Nature?, Oxford/Maiden 2000 [1995];  
dies., Unnatural Times? The Social Imaginary and the  
Future of Nature, in: The Sociological Review, Bd. 57, 
2009, S. 222–236; dies., Nature/,nature‘, in: Land and  
Environmental Art, hg. v. Jeffrey Kastner, London  
1998, S. 285–287.

3.	 �Dazu schreibt Soper: „I seek to expose the incoheren- 
ce of an argument that appears so ready to grant this 
reality to ,culture‘ and its effects while denying it to  
,nature‘, and argue that, unless we acknowledge that 
nature is not a cultural formation, we can offer no  
convincing grounds for challenging the pronounce- 
ments of culture on what is or is not ,natural‘.“ Soper  
2000 [1995], What is Nature?, S. 8.

4.	 Ebd., S. 155–156.
5.	 �Übersetzung der Autorin, im Original heißt es: „First 

of all, Nature is recreated and regenerated in the space  
called Laboratorio dell’artista/Artist’s Laboratory.“  
Vgl. den Einleitungstext zur Ausstellung, https://www.
collezionemaramotti.org/en/temporary-exhibitions/ 
kintera-postnaturalia (30.6.2025).

https://www.collezionemaramotti.org/en/temporary-exhibitions/kintera-postnaturalia
https://www.collezionemaramotti.org/en/temporary-exhibitions/kintera-postnaturalia
https://www.collezionemaramotti.org/en/temporary-exhibitions/kintera-postnaturalia


Nora Bergbreiter Technologisierte Natur kunsttexte.de/Ökologie(n) in der Kunst 4/2025- 54

6.	 �Dazu zählten: das Studio, Postnaturalia als Installati- 
on, Cuprum System without Spirit (Kreaturen, deren 
Skelette aus Kupferkabeln gestaltet waren, darunter  
eine mit Tierkopf), Praying Woods (in Silber getauch- 
te Äste, die an menschliche Figuren erinnerten) und  
ein Interview mit dem Künstler.

7.	 �Dhia Dhibi, Krištof Kintera: A Junk Prothalamium –  
The Union of Nature and Technology, in: Tasa Worat  
Webzine, 22.11.2022, https://tasaworat.net/kristof- 
kintera-a-junk-prothalamium-the-union-of-nature- 
and-technology/ (30.6.2025).

8.	 �Vgl. ebd.
9.	 �Reggio Emilia, Collezione Maramotti, Krištof Kintera  

– Postnaturalia, hg. v. Dario Cimorelli, Mailand 2017,  
S. 172.

10.	 �Vgl. den Einleitungstext zur Ausstellung auf der Web-
site der Collezione Maramotti (siehe auch Endnote 5).

11.	 ��Zum Abbau von seltenen Erden und seinen Implika- 
tionen vgl. Luitgard Marschall und Heike Holding- 
hausen, Seltene Erden. Umkämpfte Rohstoffe des  
Hightech-Zeitalters, München 2018.

12.	 �Für Abbildungen zur Installation siehe die Website  
des Künstlers, https://julian-charriere.net/projects/ 
metamorphism (30.6.2025). Auf Nachfrage beim  
Studio fand die Kunsthistorikerin Yvonne Volkart  
heraus, dass die Produktion der Objekte aufgrund  
der hohen Temperaturen industriell ausgelagert  
werden musste. Vgl. Yvonne Volkart, From Trash to  
Waste. Zur Mediengeologie der Künste, in: TEXTE  
ZUR KUNST, Bd. 108, Dezember 2017, S. 102–119.

13.	 �Patricia L. Corcoran u.a., An Anthropogenic Marker  
Horizon in the Future Rock Record, in: GSA Today,  
Bd. 24 (H. 6), 2014, https://rock.geosociety.org/net/
gsatoday/archive/24/6/article/i1052-5173-24-6-4.htm 
(30.6.2025).

14.	 �Kirsty Robertson, Plastiglomerate, in: e-flux Journal, 
Issue #78, Dezember 2016, https://www.e-flux.com/ 
journal/78/82878/plastiglomerate (30.6.2025).

15.	 �Der Vorschlag einer neuen Epoche namens Anthropo-
zän wurde 2024 von der International Commission on 
Stratigraphy abgelehnt. Auch in den Geisteswissen-
schaften wird der Begriff insbesondere aufgrund sei-
nes anthropozentrischen Fokus und seiner fehlenden 
Unterscheidung zwischen unterschiedlichen Verur-
sacher*innen kritisiert. Ich nutze ihn als Begriff, um 
auf den Diskurs um den menschlichen Einfluss auf 
biologische, geologische und atmosphärische Prozes-
se zu verweisen.

16.	 �Robertson 2016, Plastiglomerate, o. S.
17.	 �Vgl. Kate Soper, Post-Growth Living. For an Alternati- 

ve Hedonism, London/New York 2023 [2020] S. 19–27.
18.	 �Soper 2000 [1995], What is Nature?, S. 151.  

Autorin
Nora Bergbreiter ist Kunsthistorikerin mit einem 
Schwerpunkt auf Kunst, Ökologie und Technolo-
gie. Sie erhielt ihren Master in Kunst- und Bildge-
schichte an der Humboldt-Universität zu Berlin 
(2019). In ihrer Dissertation untersucht sie zeitge-
nössische künstlerische Strategien, die Elektro-
schrott als Material verwenden, um sozioökologi-
sche Themen zu fokussieren. 

Titel
Nora Bergbreiter, Technologisierte Natur: ‚Natur‘ 
darstellen mit Elektroschrott?, in: kunsttexte.de,  
Nr. 4, 2025, S. 50–54, DOI: https://doi.org/10.48633/
ksttx.2025.4.113773.

https://tasaworat.net/kristof-kintera-a-junk-prothalamium-the-union-of-nature-and-technology/
https://tasaworat.net/kristof-kintera-a-junk-prothalamium-the-union-of-nature-and-technology/
https://tasaworat.net/kristof-kintera-a-junk-prothalamium-the-union-of-nature-and-technology/
https://julian-charriere.net/projects/metamorphism
https://julian-charriere.net/projects/metamorphism
https://rock.geosociety.org/net/gsatoday/archive/24/6/article/i1052-5173-24-6-4.htm
https://rock.geosociety.org/net/gsatoday/archive/24/6/article/i1052-5173-24-6-4.htm
https://www.e-flux.com/journal/78/82878/plastiglomerate
https://www.e-flux.com/journal/78/82878/plastiglomerate
https://doi.org/10.48633/ksttx.2025.4.113773
https://doi.org/10.48633/ksttx.2025.4.113773

