
Revista de Historia del Arte y la Cultura de las Américas y la Península Ibérica

MIRADAS 08 (2025)
Número monográfico: Reclamar el cuerpo – Artivismo y Feminismo Decolonial  
en América Latina  

Número monográfico editado por: María Isabel Gaviria,
Almendra Espinoza Rivera

eISSN: 2363-8087
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/miradas

Editado por: Miriam Oesterreich; Franziska Neff;
Institut für Europäische Kunstgeschichte, Universität Heidelberg 

Hosted by: University Library Heidelberg

Los textiles feministas contra la violencia de género: 
engramas de memoria, testimonio y afecto

Fecha de recepción: 15.09.2023
Fecha de aceptación: 21.04.2024
DOI: doi.org/10.11588/mira.2025.1.112190

Licencia: CC BY NC ND

Autorx: Karen Saban
Romanisches Seminar, Universität Heidelberg
Correo: karen.saban@rose.uni-heidelberg.de

Sugerencia de citación: 
Saban, Karen. “Los textiles feministas contra la violencia de género: engramas de memoria, 
testimonio y afecto.” Número monográfico Reclamar el cuerpo – Artivismo y Feminismo 
Decolonial en América Latina, editado por María Isabel Gaviria y
Almendra Espinoza Rivera. MIRADAS – Revista de Historia del Arte y la Cultura de las 
Américas y la Península Ibérica 8 (2025): 29-53, 10.11588/mira.2025.1.112190.



Los textiles feministas contra la violencia 
de género: engramas de memoria,  
testimonio y afecto 
Karen Saban*

Abstract 

Al calor de las luchas feministas en toda América Latina, ha empezado a cobrar forma un tipo 
de activismo político que se nutre de diversas expresiones artísticas, como la performance, la 
música, las artes plásticas, la danza y, entre ellas, también las prácticas de bordado o tejido, en 
las que se entrecruzan diversas tramas materiales, textuales y simbólicas para la construcción 
de nuevas lógicas de organización social paralelas a las del sistema heteropatriarcal. Diversos 
colectivos de mujeres, desde México hasta Argentina, salen de la domesticidad de sus casas 
para unirse al lema feminista “lo privado es político” y denuncian la violencia de género y 
feminicida que asola el presente, haciendo uso de prácticas que habían relegado a la mujer 
durante siglos a la invisibilidad y la obediencia. En este artículo se aborda la reapropiación de 
esas mismas prácticas con usos estéticos y políticos a partir de tres hipótesis de lectura. Los 
textiles como artes aplicadas al trabajo de denuncia política: 1. abrevan de formas expresivas 
y gestuales milenarias, “engramas de memoria” (Warburg 2010) transmitidos e intensificados 
mediante su transformación a lo largo del tiempo; 2. se sirven de un código triple, dado por 
su cualidad tanto textual y figurativa como háptica, abriendo nuevas posibilidades afectivas 
de conocimiento; y 3. funcionan como un documento testimonial, en los tres sentidos que 
conoció el género en su desarrollo histórico: por la urgencia de la denuncia que expresa, por 
su carácter vicario al dar voz a las víctimas y por su carácter autorreferencial y sensible.

Palabras clave: Textiles feministas • feminicidio • teoría del afecto • testimonio • artivismo • 
memoria colectiva

    Licenciada en Letras por la Universidad de Filosofía y Letras de Buenos Aires, Argentina (UBA). Dra. en Filología Hispanoamericana 
por la Universidad Ruperto Carola de Heidelberg, Alemania. Docente en el Instituto de Lenguas Romances, Departamento de 
Español, de la misma Universidad. Sus ámbitos de especialización son la literatura latinoamericana de los siglos XX-XXI, los estudios 
de memoria, violencia y trauma, así como fenómenos de transculturación y cultura popular. Además de diversos artículos en revistas 
especializadas, publicó el estudio monográfico Imaginar el pasado. Nuevas ficciones de la memoria sobre la última dictadura militar 
argentina (2013) y compiló el volumen El fenómeno tango. Estudios interdisciplinarios sobre música popular y cultura del Río de la 
Plata (2015). Integra equipos de investigación UBACyT (en Argentina), FONDECyT (en Chile) y forma parte de La Red de Literatura 
y Derechos Humanos (Universidades de Turín y Milán). En la actualidad está desarrollando trabajos de investigación en torno a 
estudios feministas y artivismo, y codirige un proyecto educativo financiado por la Alianza Europea Universitaria (4EU+) junto con las 
Universidades de Varsovia, Praga y Milán, titulado “Fronteras, umbrales, confines: repensar la ciudadanía europea con la literatura 
migrante”. 

*



3
0

KAREN SABAN
8

 / 2025

Transculturación del bordado y el tejido feministas

Transformar las vacuas estadísticas de la prensa amarilla y la televisión en nombres e historias 
de vida; prestarle a las víctimas un poco del tiempo que les robaron; contrastar la fugacidad 
y la brutalidad de su muerte con la morosidad y la delicadeza de un bordado; expresar en 
lenguaje gráfico el trauma al que no puede ponérsele palabras; el ejercicio motriz, rítmico y 
pausado de la mano que borda o teje como práctica meditativa y liberadora; enlazar el dolor 
ajeno con el propio; encontrar a través del bordado o tejido colectivo la unión de cuerpos que 
se manifiestan para crear lazos de solidaridad; llamar la atención sobre la violencia de género 
y los feminicidios mediante la efectividad de una forma estética en apariencia inofensiva. Todo 
esto dicen en diversas entrevistas las bordadoras y tejedoras, como Minerva Valenzuela, 
fundadora del colectivo “Bordando feminicidios”,1 abriendo así un abanico de significaciones 
y valores que transporta su trabajo: de lo terapéutico a lo político, de la manualidad al arte, del 
horror a la belleza, de la soledad a la comunidad, de la domesticidad a lo público, del silencio 
al mensaje contundente. 

Existen hoy decenas de colectivos de tejido y bordado político feminista en toda América 
Latina, desde México hasta Argentina, que usan las artes textiles para visibilizar, concienciar, 
movilizar y denunciar la violencia de género y los feminicidios que asolan el continente, 
mientras ponen en valor prácticas estéticas manuales históricamente producidas por mujeres 
y por ello desvalorizadas como arte. Sin ánimo de exhaustividad, se registran, entre muchos 
otros, los siguientes colectivos o cooperativas, activos tanto en forma física —en asambleas, 
marchas, huelgas, talleres o juntas vecinales— como virtual  —en blogs y redes sociales—. 
En Argentina: Ni una menos, La voz de la Mujer, Bordando disidencias, Frente de arte textil 
político, Tejiendo feminicidios, Agujas Rebeldes. En México: Fuentes Rojas, Asamblea de 
Pueblos, Barrios y Colonias de Pedregales, Bordamos feminicidios, Vivas nos queremos,  
Calles sin acoso, Las nombramos bordando, Siemprevivas, BordarEsReXistir, Agujas filosas, 
Sorora – Programa itinerante de bordado feminista, Conejo clandestino. En Brasil: Puntos de 
lucha, Bordar e resistir, Clube do bordado. En Uruguay: Nuevo reino, Mujeres del Sindicato 
de la Aguja, La violeta. En Chile: Colectivo Bordadoras Villa Frei, Mil agujas por la dignidad, 
Bordala libre, Laboratorio itinerante de experimentación textil, Memorarte. Arpilleras urbanas, 
Escuela libre textil, Bordadoras en resistencia. En Colombia: Bordadoras de la luna, De 
Puntadas y Pomarrosas, Tejedoras de Mampuján, Juntanza de bordado.

Todos estos colectivos surgen al calor de la última ola feminista que recorre el continente a 
partir de los años 2000, aunque el uso político que hacen de las artes textiles tiene larga data y 
enlaza con el protagonismo que habían tenido los pañuelos o las arpilleras para las asociaciones 
y organizaciones civiles de Derechos Humanos conducidas por mujeres en los años 70 y 80 

1   Entre otras muchas entrevistas en las que se escucha la voz de Minerva Valenzuela pueden consultarse: https://desinforme-
monos.org/bordando-por-la-vida-y-la-justicia/ (entrevista del 11 de marzo de 2013) o https://www.elobservador.com.uy/nota/-bor-
damos-feminicidios-la-protesta-contra-los-asesinos-detras-de-un-panuelo-201985155330 (entrevista del 7 de agosto de 2019). 
También se pueden escuchar testimonios de bordadoras en la página de youtube de la colectiva feminista “Luchadoras habitando el 
espacio público físico y digital” (https://www.youtube.com/watch?v=TZYLeFXDJYE)



3
1

LO
S TEXTILES FEM

INISTAS
8

 / 2025

del siglo XX para denunciar los crímenes de lesa humanidad que estaban cometiendo las 
dictaduras del Cono Sur. Recuérdese a Las Madres de Plaza de Mayo con los pañuelos de 
algodón blanco en la cabeza, bordados con los nombres de sus hijos y nietos desaparecidos, 
clamando por su reaparición con vida o información sobre su paradero. O piénsese en las 
arpilleristas chilenas, quienes tejían colectivamente para denunciar la represión pinochetista. 
Ambas agrupaciones irrumpían en el espacio público con fines estratégicos, convirtiendo en 
un asunto político el papel tradicional que se les había adjudicado como ciudadanas mujeres 
abocadas al cuidado y a la protección de la familia dentro de sus casas. En ambos casos, 
estas mujeres elegían vehículos textiles aparentemente caseros e inofensivos2 como armas 
de lucha política, sobrescribiendo su propia identidad como mujeres activas en los mismos 
materiales que las habían relegado a lo largo de la historia a la pasividad, la domesticidad y 
el silencio. Tanto los pañuelos blancos como las arpilleras viajarían fuera de las fronteras de 
los Estado Nación,3 y la misma forma de lucha sería retomada en otros contextos por otros 
colectivos de Derechos Humanos de mujeres en otras partes de América del Sur y del mundo.
Se encuentran arpilleras en Perú, que hablan de la violencia endémica vivida desde 1980; 
en Brasil, donde hubo mujeres que hilaron en arpilleras las desapariciones de sus familiares;4 
y hasta en Irlanda, donde se relató mediante la tradición textil del quilt el conflicto armado 
etnopolítico que asoló el país de 1969 a 1998, periodo durante el cual se calcula que murieron 
o desaparecieron 3600 personas.5 Una transculturación semejante se evidencia en el caso del 
pañuelo blanco de las Madres y Abuelas de Plaza de Mayo, que se teñiría de verde durante 
los años 2000 en el movimiento feminista conocido como “marea verde” por el carácter 
masivo que cobró prontamente viajando por toda América Latina.6

2   En el caso de las Madres de Plaza de Mayo, los pañuelos eran pañales de tela. Las arpilleras, mientras tanto, tenían un origen 
bucólico en la Isla Negra, donde las mujeres de los pescadores empezaron a tejer motivos alegres y campestres. En los años 60, la 
cantautora Violeta Parra elegiría la arpillera para plasmar escenas sencillas de la vida popular, que estaba homenajeando también 
en sus canciones (Agosin 1985, 525). Esos usos primeros o primarios de los textiles contrastan en motivos e intenciones con las 
denuncias que ambos, pañuelos y arpilleras, harían durante las dictaduras.
3   Las luchas políticas de las Madres y Abuelas de Plaza de Mayo y de las arpilleristas llegarían a conmover a la opinión pública 
internacional por distintos caminos, ambos indirectos. Las arpilleras porque se vendían en contrabando al extranjero, permitiendo 
a las mujeres buscar el sustento básico que les faltaba una vez desaparecidos o asesinados los jefes de familia, por entonces casi 
siempre hombres (Agosin 2007). La imagen del pañuelo blanco de las Madres empezaría su peregrinación internacional gracias a la 
cobertura que hizo de su desgarrador reclamo la TV holandesa, que en realidad había enviado a sus reporteros a Argentina por el 
Mundial de fútbol del 78. El video puede verse en: https://www.telam.com.ar/notas/202006/470805-mundial-entrevista-madres.html. 
4   Esta historia poco conocida se recoge en el documental “Arpilleras: atingidas por barragens bordando a resistencia”, disponible 
en Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=PEu-AATb3TU.
5   Muchas de estas obras textiles que documentan diversos conflictos violentos de muchas partes del mundo se encuentran 
reunidas en el archivo digital “Conflict textiles” originado en la exhibición “The Art of Survival: International and Irish Quilts” que tuvo 
lugar en la ciudad de Londonderry, en Irlanda del Norte en 2008. El archivo, de acceso libre, puede visitarse en: https://cain.ulster.
ac.uk/conflicttextiles/.
6   En este sentido Felitti y Ramírez llaman al pañuelo verde un “símbolo viajero” (2020, 114) de las luchas feministas en todo el 
mundo.



3
2

KAREN SABAN
8

 / 2025

                                     
                                      Fig. 1. Fisgona Colectivo de Fotógrafas (Argentina).7 Fotografía exhibida en la  
                                      exposición itinerante “Wir Kämpfen”, por primera vez en Berlín (2018), con el colectivo
                                      Karne Kunst, y también en Heidelberg en el marco de la muestra “Reclaiming the body:
                                      feminism, community, and territory”, organizada por el colectivo Un curso propio y el
                                      Romanisches Seminar (Universität Heidelberg) en colaboración con Karne Kunst
                                      (noviembre 2022).

Del reclamo de aparición con vida de los hijos y nietos desaparecidos de la dictadura cívico-
militar argentina al reclamo por las leyes de legalización del aborto y en favor de los derechos 
sexuales y reproductivos de las mujeres en lo que se conoció como la Campaña Nacional por 
el Derecho al Aborto Legal Seguro y Gratuito, lanzada en 2005, habían pasado casi 30 años 
y, sin embargo, como bien lo pregonaba la consigna que se escuchó durante el debate de la 
ley en el Congreso argentino (“los pañuelos no se guardan”), el impacto visual de un simple 
retazo de tela y la gestualidad que lo acompaña no había desaparecido, sino que incluso se 
había intensificado, dando la vuelta al mundo.8 

7  Fisgona Colectivo de Fotógrafas nació en 2017. Su primer trabajo fue sobre el “Tetazo”, en febrero de ese año, luego el “8M”, el 
primer paro internacional de las mujeres, luego siguieron las marchas por el Ni Una Menos. En julio de ese mismo año expusieron 
en la Facultad de Sociales de la UBA la muestra “8M Empoderamiento en Marcha”, y en el Festival por más Derechos, Equidad y 
Paridad en los 70 años del voto femenino la serie “Presente en Lucha”, entre otras iniciativas. Una de las fotos recibió una mención 
del concurso de Abuelas de Plaza de Mayo para formar parte de la campaña de búsqueda de las/los nietas/tos.
8   La historia del pañuelo verde comienza a mediados de los años 90, con los versos de Susana Chávez, una poeta mexicana, 
pionera en denunciar los aberrantes crímenes contra mujeres en Ciudad Juárez, quien escribe “Ni una mujer menos, ni una muerte 
más”, versos con los que CEPAL titularía un informe del año 2007 sobre violencia contra las mujeres. En enero de 2011, Chávez 
aparecería violada, asfixiada y mutilada, sus restos separados en bolsas en Chihuaha, ella misma víctima de los feminicidios 
contra los que había luchado. Sin embargo, sus palabras tendrían larga vida, y reaparecerían años más tarde en Argentina, cuando 
en 2015 movimientos feministas y organizaciones sociales convocaron una marcha para repudiar el crimen feminicida de Chiara 
Páez, de 14 años, embarazada al momento de su asesinato por su novio. La movilización fue masiva y gracias a su repercusión a 
través de las redes sociales cruzó las fronteras nacionales. En muchos otros países de América Latina se convocaron a partir de 
entonces marchas y concentraciones. La consigna se reeditó en los años subsiguientes en Argentina como “Vivas nos queremos” 
y fue impulsada además por las huelgas feministas del 8 de marzo que a partir de 2016 fueron masivas. En 2018 cobró un impulso 
definitivo para reclamar la despenalización del aborto. Miles de mujeres salieron a la plaza del Congreso con este distintivo para 
apoyar el debate del proyecto de ley en la cámara de diputados al grito de “Educación sexual para decidir, anticonceptivos para 
no abortar, aborto legal para no morir”. Todas estas movilizaciones estaban acompañadas por expresiones artístico-performativas 
(producciones audiovisuales, canciones, coreografías) que, gracias al aumento del uso de aplicaciones de internet, se viralizaron y 
tuvieron difusión en múltiples espacios tanto nacionales como internacionales. Así, a través del impacto visual del pañuelo verde y 



3
3

LO
S TEXTILES FEM

INISTAS
8

 / 2025

El de los pañuelos bordados es un movimiento transcultural y transnacional al mismo tiempo. 
La piedra angular del bordado feminista de pañuelos surgió en México, con el colectivo 
Bordando feminicidios, a su vez inspirado directamente por el colectivo Bordando por la paz, 
surgido también en Ciudad de México en 2011 a partir de la experiencia de activismo político 
de asociaciones civiles como Fuentes Rojas9 y el Movimiento por la Paz con Justicia y Dignidad, 
que buscaban visibilizar y denunciar los más de 120.000 muertos y 26.000 desaparecidos 
que dejaba la mal llamada “guerra contra el narcotráfico” del entonces presidente Felipe 
Calderón y que resultaba ser responsable de la ola de violencia generada durante su período 
legislativo (2006 a 2012). Este movimiento de bordados políticos migró pronto a muchos 
otros estados y ciudades de México, fundando Bordados por la paz en Guadalajara, Puebla, 
Morelos, Chiapas, Zacatecas, entre otros, y también llevando el arte de la aguja y del hilo 
como instrumento de denuncia política hacia Puerto Rico, Honduras, Argentina y más allá 
del continente sudamericano hacia Japón, Países Bajos, España, Estados Unidos, Irlanda, 
Mozambique, Inglaterra, Francia, Canadá, países en los que existen colectivos que actúan 
bajo el mismo nombre. La propuesta era sencilla, pero de alto impacto.
Grupos de civiles, en su mayor parte mujeres, se reunían en la vía pública (en los bancos de 
las plazas, las escalinatas de edificios emblemáticos, en las calles de la ciudad) para bordar 
en pañuelos blancos los nombres de los asesinados en rojo, la de los desaparecidos en verde 
y la de los feminicidios en violeta, y hacer con ellos guirnaldas o banderas con las que salir 
a demostrar. Pronto la violencia de género cobró tal magnitud que el colectivo se separó y 
fundó Bordando feminicidios para concentrarse en el bordado de los nombres e historias de 
mujeres asesinadas por el simple hecho de ser mujeres. La idea volvería a viajar años más 
tarde a la Argentina con impacto similar, donde se fundaría el colectivo Tejiendo Feminismos, 
que surge en 2019 al calor de las luchas por la legalización del aborto, el cual se convertiría 
en ley en 2020. El colectivo convocó a bordadoras del país y de América Latina a sumarse al 
proyecto de tejer la bandera feminista más grande del mundo para reivindicar los derechos de 
las mujeres y hacer visible públicamente la violencia de género y en especial los feminicidios 
que asolan el continente.
 
Según el último informe disponible del Observatorio de igualdad de género en América Latina 
y el Caribe, solo en 2021 se produjeron 4.473 asesinatos que se pueden catalogar como 
feminicidios en 29 países y territorios de la región, lo cual representa por lo menos 12 muertes 
violentas de mujeres por razón de género cada día.10 La violencia de género alcanzó, por su 
atrocidad, especial difusión desde 1993 en Ciudad Juárez, frontera con EE. UU., con el caso 
de los feminicidios masivos11 de mujeres violadas, torturadas, descuartizadas, quemadas, 

de los hashtags en Twitter y Facebook, la lucha contra la violencia de género, que primero había viajado entre México y Argentina, se 
difundió globalmente (Juárez y Saban, 2023, cf. 274-275).
9   El colectivo se originó en 2011, en el contexto del Movimiento por la Paz con Justicia y Dignidad, a partir de una marcha en la 
Ciudad de México realizada por el poeta Javier Sicilia en memoria de su hijo asesinado. A partir de allí un grupo de mujeres se unió 
a la protesta pacífica, pero pública, tiñendo de rojo las fuentes emblemáticas de la ciudad, antes de pasar a usar el bordado como 
parte de la denuncia. 
10   CEPAL: “Poner fin a la violencia contra las mujeres y niñas y al femicidio o feminicidio” (2022, 1-12). 
11   Marcela Lagarde, antropóloga mexicana feminista, es una de las personalidades que más se comprometió con el 
esclarecimiento de esos crímenes cruentos. Como diputada en el Congreso Federal mexicano entre 2003 y 2006 por el Grupo 
Parlamentario del Partido de la Revolución Democrática (PRD) promovió la creación de una comisión que investigó los crímenes 



3
4

KAREN SABAN
8

 / 2025

estranguladas, mutiladas y tiradas a la basura después de muertas o desaparecidos sus 
cadáveres.12 Todas las especialistas en el tema coinciden en señalar dos cosas: 1. que el 
feminicidio es el punto máximo posible de una larga serie de violencias de género (psicológica, 
simbólica, física, económica, laboral, patrimonial, sexual, etc.), responde de forma endémica y 
estructural a la lógica de las sociedades patriarcales y tiene su base en las formas desiguales 
y discriminatorias de la mujer dentro de las relaciones de poder entre los sexos (Lagarde 
2012, 200; Monárrez 2010, 377). 2. Que los feminicidios involucran al Estado, inepto para 
resolverlos, y a sus instituciones, que incluso colaboran para mantenerlos en la impunidad. 
La discriminación y la misoginia dentro de la justicia, que hace mucho por su invisibilización, 
haría de estos crímenes incluso violaciones a los Derechos Humanos (Lagarde 2008, 216), 
aspecto que Rita Segato dejaría aún más claro al acuñar el término “femigenocidio” (2016, 
137). De este modo, los desaparecidos de ayer se enlazan con los feminicidios de hoy en 
una trama violenta y sin justicia que persiste hasta el presente. Esa trama que atraviesa los 
tiempos y las regiones es la que están bordando las mujeres en estos diferentes colectivos 
estético-políticos.  

La engrama de la memoria en los bordados y las Pathosformeln 
de Aby Warburg

Existe una trama trágica y heroica que une a las mujeres con las prácticas del hilado. Allí 
está Filomela, quien, después de que su cuñado la viola y le corta la lengua para que no 
pueda contarlo, borda su catástrofe en un pañuelo y hace llegar el mensaje a su hermana, 
Procne, con quien tomará venganza de Tereo. Ariadna es la encargada de sostener el hilo 
y guiar a Teseo hacia la libertad a través del laberinto, después de que su amante mate al 
minotauro. Penélope teje y desteje su tela en ausencia de Ulises para simular y engañar a los 
pretendientes que la acosan. En la mitología griega, en la literatura y el arte canónicos de la 
Europa occidental, pero también en las tradiciones milenarias de los pueblos originarios de 
América Latina y del mundo que pasan la sabiduría del bordado o tejido de generación en 

y documentó el asesinato de más de 400 mujeres solo en ese municipio. Además, propuso clasificar y analizar dichos crímenes 
como feminicidios. En calidad de legisladora, consiguió que la justicia aceptara el término para tipificarlos. A ella se debe la 
introducción del término en el contexto hispanohablante, traducción suya de “femicide”, que habían usado por primera vez las 
feministas estadounidenses Diana Russell y Jill Radford (1992). La no trasposición del término inglés al castellano, sino su recreación 
con esta nueva categoría implicó un cambio de paradigma en los abordajes epistemológicos sobre los delitos contra mujeres, ya 
que reemplazó el hasta entonces existente de violencia intrafamiliar, que circunscribía los crímenes contra las mujeres dentro del 
derecho de familia y por lo tanto garantizaba su seguridad solo si se supeditaba a tal institución. La posibilidad de desagregar los 
crímenes por sexo y de encauzar las pesquisas policiales en términos de violencia de género solo fue posible después de que la 
“Ley general de acceso de las mujeres a una vida libre de violencia” entrara en vigor en 2007. Resultado de una larga lucha, necesitó 
como contexto la modificación de la Constitución, que en México no contemplaba hasta entonces ni el derecho a la diversidad, ni la 
igualdad, ni el derecho a la no discriminación por género. Esta ley define todos los tipos y las modalidades de la violencia de género 
contra las mujeres y las coloca en el ámbito del delito, responde a más de 40 intervenciones internacionales de organismos de 
Naciones Unidas y delinea una política de Estado.
12   Una de las periodistas de investigación mexicanas que más ha hecho para denunciar los feminicidios, así otras redes 
criminales de lesa humanidad vinculadas a la trata de personas, es Lydia Cacho, quien fue difamada, perseguida y hoy vive en 
España, exiliada. En sus trabajos figura el libro Los demonios del Edén (2003) y la serie de Podcast “La nota roja” https://open.
spotify.com/episode/1V07ZHi3GR0IpVDWf8Osvm



3
5

LO
S TEXTILES FEM

INISTAS
8

 / 2025

generación, la iconografía que une a la mujer con la tela y el hilo ha sido central, a veces para 
fijar y reducir la identidad femenina, otras para definir el potencial creativo, comunicativo y 
político de la mujer.  La relación de las mujeres con el bordado ha sido, por ello mismo, fuente 
de una enorme cantidad de trabajos académicos que en los últimos años han investigado el 
tema desde el arte, la antropología, la literatura, la psicología o la historia.13 Y si esta imaginería, 
su reproducción y representación han sobrevivido a los tiempos y han ido renovando su 
potencial hasta hoy, para deconstruirse y redefinirse en los textiles de nuestro estudio, es sin 
duda porque es parte de la memoria colectiva, tal como la entendió Aby Warburg, es decir, 
concentra una enorme cantidad de “valores expresivos” que funcionan como “engramas 
de experiencia”14 (Warburg 2010, 3). La imagen del bordado o tejido hecho por mujeres 
sería un documento en el que habría quedado plasmada una huella mnémica heredada del 
pasado que contiene y transmite afectos a través de un tipo recurrente de expresiones o 
gestualidades y que despertaría, al mismo tiempo, una serie de emociones y asociaciones 
cambiantes según contextos en el espectador.
 
Aby Warburg (1866-1929) fue uno de los primeros pensadores modernos en teorizar sobre 
la memoria. Partiendo de una concepción sociopsicológica y estético-expresiva de la historia 
del arte, intentó demostrar de qué manera los símbolos culturales almacenados en las obras 
de arte tienen la facultad de desencadenar recuerdos independientemente del lugar y del 
momento de su creación. Según esta idea, las pinturas, las esculturas y las artes aplicadas 
(a las que consideraba artefactos expresivos tan relevantes como el arte autónomo o más, 
ya que en ellas estaba ausente el control de la alta cultura) tendrían una intensidad afectiva 
inmanente y colectivamente objetivada que los haría portadores de una fuerza mnémica 
pasible de reactivarse en su viaje y circulación a través de la geografía y del tiempo. A Warburg 
le interesaba estudiar este fenómeno a partir de lo que denominó Pathosformel (formas 
patéticas, entendiendo “patético” según la segunda acepción de la palabra que ofrece el RAE: 
“Que conmueve profundamente o causa un gran dolor o tristeza”); en su definición, se trataba 
de formas canónicas de “representación de la vida en movimiento” (Warburg 2010, 3) que 

13   La mayoría de los estudios provienen de la academia angloparlante. Por mencionar solo algunos sin orden predefinido: Johan-
na Amos y Lisa Binkley, Stitching the self. Identity and the needle arts (2020); Cynthia Fowler, The Modern Embroidery Movement 
(2018); Ana María Ágreda Pino, Vivir entre bastidores: bordado, mujer y domesticidad en la España de la Edad Moderna (2022); 
Rozsika Parker, The Subversive Stitch. Embroidery and the Making of Feminine (1984/ reeditado en 2010); Judy Chicago y Susan Hill, 
The Dinner Party Needlework (1980); Clare Hunter, Threads of Life. A History of the World Through the Eye of the Needle (2019); Mary 
Schoeser, World textiles: A concise History (2016); Ray Materson y Melanie Materson, Sins and Needles. A Story of Spiritual Mending 
(2002); Sarah Corbett, A Little Book of Craftivism (2013); Deborah Deacon y Paula Calvin, War Imaginery in Women´s Textiles: An 
International Study of Weaving, Knitting, Sewing,  Quilting, Rug Making and other Fabric Arts (2014); Judith Tyner, Stitching the World: 
Embroidered Maps and Women´s Geographical Education (2015); Barbara Burmann, The Culture of Sewing: Gender, Consumption 
and Home Dressmaking (1999); Julia Bryan-Wilson: Fray; Art and Textile Politics (2017); Leanne Prain, Strange Material: Storytelling 
through Textiles (2014); Claire Wellesley Smith, Mindful and Contemplative Textile Art (2015); Matilda Felix, Nadelstiche. Sticken in der 
Kunst der Gegenwart (2010); Mary Jo Bona, Woman writing cloth (2016).
14   Algunos estudiosos de la obra de Warburg explican que el autor había tomado prestado el concepto de “engrama” de 
Richard Semon, uno de los primeros biólogos en investigar la huella mnémica en la corteza cerebral. Warburg habría buscado 
llevar esta idea de materialización a los artefactos artísticos que, igual que el cerebro en el caso del individuo, podrían almacenar 
y regular la capacidad cognitiva de la memoria en forma social y colectiva (Gombrich 1970, 241-243). El helenismo “engrama”, en 
griego “engraphein”, significaba además “inscripción”, de aquí que Warburg se sirviera del término para pensar que las imágenes 
heredadas por el arte constituían una suerte de lenguaje en el que estaban inscriptos los afectos desencadenados por experiencias 
pasadas (Wedephol 2014, 398). 



3
6

KAREN SABAN
8

 / 2025

descubría en el arte desde la Antigüedad, pasando por la Edad Media hasta el Renacimiento.
Ese poder mnémico que despiertan las imágenes a través de las épocas estaría contenido, 
en particular, en la gestualidad y la expresividad en la representación del cuerpo humano, 
creando un “lenguaje de gestos” (Warburg 2010, 3) que da forma a la afectividad. Como 
una historia viva de la memoria de la humanidad,15 el arte sería una fuerza renovable, que si 
desaparece en un momento de la historia es solo para volver a nacer siglos después; pero no 
como repetición, sino como fuerza transformada.16

Para explicarlo, Aby Warburg se sirve de una analogía lingüística: el arte se comportaría 
como las lenguas indogermanas y su carácter supletivo, capaz de dotar a las palabras de 
una intensificación de sentido (Warburg 2010, 3). De tal modo, los afectos ya habitarían las 
imágenes mismas, pero se reactivarían e intensificarían como emociones cada vez que el 
mismo objeto o la misma figura fueran reproducidos y representados independientemente de 
un movimiento lineal o cronológico.

Como es sabido, el entonces inusual proyecto de investigación gráfica que planificaba 
Warburg para comprobar su hipótesis, Atlas Mnemosyne, no encontró adeptos entre sus 
contemporáneos y tampoco llegó a término, ya que el autor murió antes de poder acabarlo. 
Habría que esperar hasta fines del siglo XX, cuando se estableciera el estudio de la memoria 
en forma interdisciplinaria en las ciencias humanas, para que se reparara en Warburg, quien 
ya había sentado las bases de los estudios culturales y de los trabajos comparativos entre la 
historia del arte, la filosofía y la antropología un siglo antes. 

Si se da crédito a la teoría de que las imágenes que ofrece el arte sobreviven en la memoria 
colectiva ya que dan forma y hacen “revivir emociones humanas en toda la amplitud de su 
polaridad trágica” (Warburg 2010, 5), entonces se podría afirmar que las imágenes de las 
mujeres bordadoras o tejedoras del presente que vemos plasmadas en la actividad de una 
cantidad de colectivos feministas en su lucha contra el patriarcado para frenar la desigualdad, 
la violencia de género y los feminicidios anclan muy profundo en la historia de la gestualidad 
y de la expresividad, y por eso nos conmueven.17

15   Warburg parece compartir esta idea con Lukács, quien, en su último trabajo, la Estética, continúa con la impronta que sentó en 
la teoría literaria marxista acerca de la recuperación de la tradición literaria burguesa para la democracia socialista, pero sistematiza 
esta concepción sobre la perdurabilidad de las formas literarias y la existencia en ellas de un sentido que se prolonga hacia el 
presente. Para Lukács, el arte es el medio privilegiado para recuperar lo que llama “autoconsciencia del género humano”, es decir 
su memoria. En la contemplación del arte podemos conocer vivencias de otras épocas históricas que bien pueden no haber tenido 
lugar jamás, pero que la mímesis estética crea como tales. En esos mundos ficcionales del arte pueden encontrarse continuidades 
en la conducta humana que subyacen a las variaciones de estructura que presentan los hechos históricos. Por eso el arte posee 
para Lukács una cualidad en virtud de la cual se sitúa por encima de los procesos sociales, económicos y políticos de su producción 
y conserva un valor recuperable por generaciones posteriores (Lukács 1966, 203-295). 
16   Mucho más tarde, retomando justamente esta idea de una memoria latente y una memoria activa, Aleida Assmann acuñaría 
para esta distinción los términos de Speicher- y Funktionsgedächtnis [memoria de almacenamiento y memoria funcional] (1999, 130-
149).
17   No es la primera vez que se usan los textiles como armas de lucha política. Existen estudios que exploran las afinidades entre 
el tejido y el bordado en las luchas feministas del presente con las del pasado, desde las sufragistas británicas del siglo XIX, quienes 
ya habían usado los textiles en pancartas y prendas con las que reclamaron el derecho al voto y defendieron la emancipación de 
la mujer (Ruíz Garrido 2018, 143-168) hasta los movimientos feministas de 1970, que los usaron para desarmar las estructuras 



3
7

LO
S TEXTILES FEM

INISTAS
8

 / 2025

Las figuras humanas en movimiento reconcentrado, rítmico y paciente que reproducen las 
fotografías que circulan sobre su trabajo (torsos inclinados sobre el regazo, manos que se 
afanan con aguja e hilo, un ambiente que imaginamos a la vez silencioso y comunitario) 
anclan con otras imágenes heredadas del pasado. Por un lado, con la tradición del arte 
europeo occidental que llega a América Latina de la mano de la modernidad. Por otro, con 
las prácticas ancestrales latinoamericanas de tejido y bordado. Ambas “sobreviven como 
patrimonio conservado en la memoria” (Warburg 2010, 3) en los bordados feministas y son 
“engramas” que se intensifican según una serie de connotaciones que me gustaría explorar.18 

                             Fig. 2. Sorora. Programa itinerante de bordado feminista (México).19 Fotografía exhibida en la 
                             exposición itinerante “Wir Kämpfen” por primera vez en Berlín (2018), con el colectivo Karne
                             Kunst y también en Heidelberg en el marco de la muestra “Reclaiming the Body: feminism, 
                             community, and territory” organizada por el colectivo Un curso propio y el Romanisches Seminar
                             (Universität Heidelberg) en colaboración con Karne Kunst (noviembre 2022).

dominantes de género, en la misma medida en que elevaban lo que se consideraba una mera artesanía al estatuto de arte (Parker 
2010). A partir del análisis de la “Womanhouse”, el célebre proyecto educativo de arte feminista de Judy Chicago y Miriam Shapiro, 
Carro Fernández sostiene que el feminismo radical introdujo al menos dos novedades en la apreciación estética: si lo privado es 
público, entonces el trabajo artesanal y cotidiano, originariamente reducido a una simple manualidad, bien puede transformarse en 
objeto estético; de la misma forma, el arte ya no es producto de una excelencia individual o del liderazgo de un genio, sino producto 
de estructuras de trabajo colaborativas (Carro Fernández 2012, 115-147).
18   Tal vez esta sobrecarga gestual que proviene de muy lejos y se reactualiza en estas imágenes, transformada, sea justamente 
posible y necesaria en un contexto presente de medialidad acelerada y saturación en las redes de imágenes que se superponen con 
una velocidad desquiciante que promueve la evanescencia, la superfluidad y el olvido. A contrapelo, las imágenes de las mujeres 
bordadores activistas impacta con su presencia y persistencia. 
19   El colectivo mexicano Sorora tiene el propósito de generar sororidad entre mujeres jóvenes y adolescentes, tomar el feminismo 
como teoría y el bordado como práctica. Además, buscan crear comunidad, reflexionar en conjunto, deconstruir y empoderar en 
diferentes espacios, mediante una labor que por años ha sido etiquetada como una actividad doméstica y sin importancia. Con ese 
fin, se proponen ser subversivas desde el propio acto de llevar al bordado fuera de las casas, utilizarlo para expresar lo que significa 
ser mujer en una sociedad machista. La segunda edición de Sorora, de la cual proviene la foto, se llevó a cabo durante la Tercera 
Jornada de colaboración y autoedición IAGO en mayo del 2018 en la Ciudad de Oaxaca, México. 



3
8

KAREN SABAN
8

 / 2025

En primer lugar, las Pathosformeln propias del bordado feminista traen reminiscencias, por su 
revés, de la herencia pictórica europea. Por ejemplo, de La encajera de bolillos de Vermeer 
(1666-1668) con el claroscuro de la luz que crea intimidad y conduce la mirada del espectador 
al vestido y el peinado de esa mujer de clase acomodada, así como a la delicadeza de los 
dedos en los que se entrelaza un delgado hilo casi invisible. Recuerdan también al tardío 
Renoir de La tarde de las niñas en Wargemont (1884) en un ambiente burgués del siglo XIX 
decorado con muebles estilo Luis XIV, donde la mayor de las hermanas ya no lee ni juega 
como las menores, sino que está reconcentrada en su labor, tal vez su ajuar, preparándose 
para ser ama de casa y esposa, mientras que la única niña que nos mira desafiante es la más 
chica, tal vez una promesa de nuevas generaciones que saldrían del molde ceñido que le 
tocaba ocupar al género femenino. Todas estas imágenes ponen el foco en el adoctrinamiento 
de las mujeres, quienes no tienen ojos sino para su hilado o bordado, y quedan aisladas del 
entorno que las rodea, subrayando su docilidad, serenidad y diligencia, virtudes domésticas 
de las mujeres hasta entrado el siglo XX, tan caras al patriarcado.20 

Las fotos de los colectivos de bordadoras feministas retoman este motivo de la mujer y su 
labor manual como huella mnémica, pero la transforman y resignifican de manera radical. Las 
mujeres ya no están solas ni en una habitación cerrada, sino en asamblea o espacios abiertos 
a la comunidad. Ya no tienen la mirada sumergida en la manualidad a la que se abocan, sino 
que se miran entre ellas, conversan, intercambian relatos, son expresión de una “inteligencia 
colectiva, que es algo más que la suma de individuos y también algo más que un consenso” 
(Gago 2019, 165), tal como dice Gago de las asambleas y marchas feministas del presente.
 
Estas imágenes de los colectivos de bordadoras también se distancian de otra serie de cuadros 
que, sin embargo, están presentes como patrimonio histórico y conforman una memoria de 
figuras, formas y gestos. Es el caso de las imágenes de costureras e hilanderas que aportaría 
el realismo social del siglo XIX, centradas en las clases humildes y trabajadoras, y en las largas 
jornadas sin seguridad, ni higiene, ni estabilidad, propias del mundo obrero de la revolución 
industrial. En pinturas como La niña obrera del catalán Joan Planella o en La hilandería del 
italiano Alessandro Milesi, ambas de fines del siglo XIX, se retrata el trabajo infantil en talleres 
textiles con la aparición de telares e hiladoras mecánicos que no exigían personal cualificado.
A diferencia de esos lúgubres cuadros, las imágenes de los colectivos de mujeres que 
bordan en la actualidad rezuman felicidad por la soberanía de sus acciones, proyectos 
autogestionados y relación de poder directo sobre los medios de producción y sobre el 
producto manufacturado. Sin embargo, los textiles feministas toman como soporte material 
un elemento estrechamente ligado con la explotación del trabajo femenino aún en la 
actualidad, en la industria maquiladora, escena que, según demostraron tanto sociólogas 
como antropólogas feministas, es un espacio directamente relacionado con la gestación de 

20   Y si las bordadoras del arte occidental no eran mujeres de la burguesía adiestradas en los patrones de conducta del patriarca-
do, entonces eran obreras cuya labor, creatividad y pericia quedaron silenciadas por la historia. El legado del tapiz de Bayeux radica, 
por ejemplo, solo en “the historical and social value […], not as a triumph of women´s needlework but as a chronicle of war, of French 
victory, of political propaganda and as a visual archive of medieval life” (Hunter 2019, 12). Según la autora, nada se dice en el museo 
que lo expone sobre las mujeres que lo bordaron, que quedan en el absoluto anonimato.



3
9

LO
S TEXTILES FEM

INISTAS
8

 / 2025

la brutal violencia que se comete contra las mujeres en la frontera de México con EE. UU.21 
En 2019, el Museo de Arte de Ciudad Juárez presentó una exposición sobre el trabajo de 
las mujeres en la maquila para denunciar las precarias y peligrosas condiciones de trabajo 
en estas líneas de fábrica. La muestra estuvo integrada, entre otras piezas, por esculturas de 
manos fragmentadas y retorcidas, como prótesis sin vida, hechas por las mismas obreras de 
la maquila en forma conjunta. 

                     

Las bordadoras de los distintos colectivos feministas prestan ahora sus manos a las víctimas y 
les restituyen un cuerpo colectivo y una voz, reconvirtiendo, por un lado, las escenas solitarias y 
opresivas del bordado en el arte canónico burgués occidental y, por otro, los de la explotación 
fabril de la mujer por la industria textil de ayer y hoy en una reminiscencia intensificada y 
transformada, que se aleja en ambos casos de la explotación simbólica o económica de la 

21   Caecedo introduce un instrumento metodológico que denomina “escenarios del femicidio” y define como: “los contextos 
socioeconómicos, políticos y culturales en los que se producen o propician relaciones de poder entre hombres y mujeres 
particularmente desiguales y que generan dinámicas de control y violencia” (Caecedo 2010, 15). Aclara que, si bien cualquier lugar 
puede ser el escenario del crimen, existen algunos espacios en los que la desigualdad entre hombres y mujeres es más patente y 
que resultan, por ende, más propensos a la violencia en forma extrema. Así, la asignación de un escenario específico podría ayudar a 
hacer la distinción de un femicidio más operativa. El ámbito familiar, las relaciones de pareja, el ataque sexual, la prostitución son en 
este sentido escenarios históricos del femicidio. A estos se suman, sin embargo, algunos escenarios antes no conocidos que surgen 
por las nuevas dinámicas socioeconómicas y políticas de explotación y abuso como productos del sistema neoliberal de la región: la 
maquila, las mafias o las redes delictivas como el narcotráfico o la lógica sexista dentro de las maras.

Fig. 3. Obra colectiva, Proceso 1. Materia prima, escultura sobre el trabajo de las mujeres en la 
maquila. Museo de Arte de Ciudad Juárez, México. Inbal Mexico, Boletín N° 1417-17 (Septem-
ber 2019). https://inba.gob.mx/prensa/12985/el-museo-de-arte-de-ciudad-juarez-presenta-ex-
posicion-sobre-el-trabajo-de-las-mujeres-en-la-ma-quila.



4
0

KAREN SABAN
8

 / 2025

mujer a través de los tiempos. También en el cine contemporáneo vemos ejemplos de tales 
“engramas de experiencia” resignificados en la representación de su memoria. La película 
Ruido, de Natalia Beristáin (2022), relata la historia de Julia en la infructuosa búsqueda de 
su hija desaparecida, víctima de un feminicidio, así como el entorpecimiento del caso por la 
Justicia, inoperante y corrupta. Tras nueve meses de espera y silencio, Julia “sale a la luz” y 
se encontrará con otros familiares de desaparecidos, en especial mujeres, que “hacen ruido” 
en marchas y demostraciones en la vía pública para hacer escuchar el reclamo de justicia de 
las mujeres desaparecidas. Julia, que es artista plástica y ha estado bordando el rostro de 
su hija, colgará su pañuelo junto a otros miles que hacen de telón de fondo del estruendoso 
reclamo en las marchas organizadas por los colectivos feministas de Derechos Humanos.22 
Así pues, la silenciosa y apocada expresión de las bordadoras del pasado se transforma en 
los bordados feministas del presente en la articulación de un grito común.

En una segunda instancia, la memoria transcultural y transhistórica presente en estos trabajos 
alberga una crítica a la modernidad heteropatriarcal violenta desde una perspectiva decolonial. 
En las mallas de algodón y lana usadas para enlazar nombres, iconografías diversas y textos 
en los pañuelos del bordado feminista, reviven las tradiciones mestizas de la América Latina 
ancestral, que conviven con las asociaciones del imaginario occidental y burgués del arte. 
No es casual que el bordado y el tejido como actos de resistencia cultural en la actualidad 
latinoamericana recuperen una práctica artística milenaria y tradicional de las culturas 
precolombinas de América Latina, cuyos ricos huipiles, warakas, hondas, arpilleras, ruanas 
y otros trenzados y técnicas de costura y telar documentan la cosmogonía de los pueblos 
amerindios y reaparecen como práctica de una multiplicidad de colectivos feministas.23 
La teoría de Warburg sobre las imágenes en movimiento, aunque desde una figuración 
eurocéntrica, previa al giro decolonial, propone una crítica fundamental a la idea de la historia 
del arte como un desarrollo unívoco y cronológico y abre, por eso mismo, la posibilidad 
de entender la memoria con una lógica heterogénea, plena de requiebres y coexistencias, 
distinta a la impuesta por la modernidad. El cruce de ambas perspectivas permite ver en la 
globalidad del fenómeno feminista de los bordados tanto memorias de la experiencia vital 
de los pueblos originarios del continente latinoamericano como lecturas a contrapelo de la 
herencia del arte occidental.
 
Por razones de espacio, no es posible ampliar aquí la propuesta de análisis decolonial de 
los bordados feministas. Sin embargo, en trabajos posteriores sería posible profundizar, por 
ejemplo, en las formas de trabajo colectivo, basado en la cooperación y la búsqueda de 
autonomía, que rompen con la idea del trabajo con autoría individual, propia de la modernidad 
capitalista, masculina y de una lógica instrumental y productivista. O también, habría que 

22   Agradezco la recomendación de esta película, así como de gran parte de las referencias bibliográficas que se citan en este trabajo 
a la generosa indicación de Gladys Ilarregui. 
23   Algunas de las comunidades que han fundado colectivos y/o cooperativas textiles son la de mujeres zapatistas Mujeres por 
la dignidad en el caracol de Oventik (Estado de Chiapas, México) o el emprendimiento Flordelana de mujeres de La Palma, valle 
del Lunarejo (Estado de Rivera, Uruguay). En ambos casos, estas acciones de bordado les han dado la posibilidad de sostenerse 
autónomamente y crear lazos de solidaridad entre ellas. Sobre este último emprendimiento existe un lírico cortometraje que docu-
menta su formación y su actividad: Tejedoras (2021) de Agustina Willat y Ana Micenmacher.



4
1

LO
S TEXTILES FEM

INISTAS
8

 / 2025

estudiar en forma pormenorizada la reescritura de la historia del arte que albergan estos 
bordados feministas, ya que abren toda una serie de alternativas subalternas y minoritarias 
de narración no exclusivamente escrituraria, hasta hoy no tenidas en cuenta, mostrando que 
la Historia con mayúsculas no puede contarse, sino que, en todo caso, se trata de historias 
en plural que destellan en cada una de las imágenes y materialidades particulares. En lo que 
sigue se propongo, en cambio, un análisis semiótico del bordado feminista como vehículo 
de memoria afectiva, testimonio colectivo y objeto de activismo estético-político, teniendo en 
cuenta su triple código de comunicación: material, textual e iconográfico. 

Conocer con las manos. El sentido del tacto y la afectividad 
en los textiles feministas

A menudo las participantes de diversos colectivos señalan que la razón de elegir el bordado o 
el tejido como vehículos de activismo político radica en las texturas, la suavidad o la capacidad 
de dar cobijo, aspectos clave para expresar afecto, cuidar la memoria de las víctimas o dar 
calor a procesos de transformación en contextos de brutalidad e indiferencia: “Los bordados 
en los pañuelos y en las sábanas son detalles de ternura […]. Porque, aunque las balas, el 
rencor y el machismo nos digan lo contrario, tenemos derecho a la ternura […] con el propósito 
de no perder nuestra humanidad en medio de tanto dolor” (Colectivos Bordados por la paz et 
al 2014 s/p). Asimismo, el colectivo Memorarte, que convocó el uso de bordados y arpilleras 
colectivos durante el estallido popular chileno de octubre de 2019 para reclamar en contra de 
la violencia militar, asegura que dichos textiles “cobijan, protegen, abrigan los principios de lo 
que será una Matria más justa y buena para todos”,24 en referencia a la necesidad esbozada 
durante la revuelta de dar calor al proyecto de una nueva Constitución. 

El soporte material elegido es central para el recuerdo de las víctimas y el reclamo de justicia. 
Katia Olalde escribe acerca del sentido del uso de pañuelos, chalinas y arpilleras en la protesta: 
“Empleamos telas para cubrirnos las heridas, asearnos o resguardarnos del frío. Con ellas 
arropamos a los bebés y en algunos contextos las usamos todavía como pañal. Los textiles 
están directamente asociados con el cuerpo” (Olalde Rico 2019, 315). Finos y livianos, los 
pañuelos, se podría agregar, son una extensión de la piel con la que tocar el cuerpo propio 
y del otro, envolverlo, curarlo, acompañarlo, abrigarlo. A menudo los bordados se hacen 
incluso con prendas de ropa de las víctimas, de modo que despiertan la memoria a modo 
de sinécdoque, ya que evocan o suplen el cuerpo desaparecido o asesinado que le falta tan 
dolorosamente a los familiares o amigos. 

La íntima relación que une los textiles bordados con el cuerpo, tanto de la víctima como 
de la bordadora, es material, mnémica y afectiva al mismo tiempo. En el inventario de 
fotografías y reproducciones de obras de arte y otros artefactos artísticos de Warburg, eran 
precisamente los gestos y las expresiones tangibles los responsables de dejar huellas en la 

24   En: Revista Emancipa, 9.1.2019, https://revistaemancipa.org/2019/12/09/chile-se-cubrio-de-bordados-feministas/.



4
2

KAREN SABAN
8

 / 2025

memoria colectiva, lo cual ha llevado a pensar que la de Warburg era no solo una teoría de 
la memoria sino también una teoría de los afectos avant la lettre ligada a la historia del arte y 
la memoria (Woldt 2018, 133-157); en este sentido, también el bordado feminista, en tanto 
expresión artístico-política multisensorial, en la que se inscriben, sobrescriben y reescriben 
valores expresivos y gestualidades heredados de la historia de la humanidad, constituye un 
archivo visual y mnémico, pero sobre todo táctil, ligado fuertemente al mundo de los afectos.

Según ha sido señalado, en “las últimas décadas, afecto y emoción se han transformado 
en conceptos claves del discurso académico en las ciencias sociales y las humanidades” 
(Dhondt y Mandolessi 2022, 14), dando origen a un giro afectivo (Clough 2007), al estudio de 
la transformación de los afectos en el capitalismo avanzado (Illouz 2007) y a “la política cultural 
de las emociones” (Ahmed 2014) e incipientemente también a un análisis en relación con las 
formas de la memoria y del trauma (Atkinson y Richardson 2013; Gallardo y Saban 2021, 13-
42). Si antes la atención estaba puesta en las estrategias narrativas o representacionales de 
los textos culturales, ahora el interés recae en la carga afectiva que los mismos transmiten, 
lo cual implica tanto las modulaciones que adquieren estas expresiones artístico-culturales 
del activismo como la forma en la que, como lectores o espectadores, somos afectados 
por ellas. En este contexto es útil tener en cuenta la diferenciación que hace Jo Labanyi 
entre los conceptos de “emoción” y “afecto”. Mientras que la emoción sería consciente y 
podría nombrar los sentimientos por ella generados, el afecto sería una respuesta corporal 
a estímulos precognitivos y prelingüísticos (Labanyi 2010, 224). De este modo, los afectos 
escapan de cualquier registro, medición, reflexión, interpretación o juicio de valor y apuntan, 
en cambio, a lo imprevisible o a lo que escapa a estructuras de sentido unívocas y fijas. El giro 
epistemológico de los afectos llamó la atención acerca de la imposibilidad de conocer solo a 
través del lenguaje y revalorizó la posibilidad de hacerlo también con todos los otros sentidos 
implicados en el cuerpo, convocados a percibir, escuchar, degustar y tocar las materialidades 
que lo rodean. Esta sería la razón por la cual, según Macón, habría que entender los afectos 
también de un modo performativo, ya que estos introducen la disolución entre el polo activo 
y pasivo, de modo tal que “el sufrimiento no implica ya pasividad, el trauma no resulta ya 
en el exclusivo ensimismamiento del ego” […], y “tocar es siempre ser alcanzado, acariciar, 
elevar, conectar, envolver y también entender a otras personas o fuerzas naturales en tanto 
involucradas en el mismo proceso” (Macón 2014, 169).

Me gustaría postular, a partir de aquí, que los pañuelos bordados son objetos de afecto 
performáticos en dos sentidos. En primer lugar, porque entran en contacto con el sujeto 
artífice del bordado para afectarlo empáticamente, justo en la misma medida en que la mano 
que los borda ha dejado en ellos formas de expresión de los afectos implicados en el proceso 
de memoria y sanación,25 de lucha y reivindicación, lidiando en forma blanda y sensible con las 

25   Clare Hunter da cuenta del uso terapéutico que se le dio al bordado en asilos y hospitales para excombatientes de la Primera 
Guerra Mundial, práctica a través de la cual los hombres aprendían una nueva habilidad, ganaban confianza en sí mismos y 
reconectaban con el mundo exterior, mientras serenaban manos y mente, volvían a entrenar la coordinación y motricidad fina, y de 
paso aprendían un oficio que les daría una pequeña renta (Hunter 2019, 34-48). Un siglo más tarde, las bordadoras feministas hacen 
hincapié en lo mismo: la mano que borda rítmicamente, en forma pausada, que puede demorarse en la precisión de una puntada, 
resulta meditativa y liberadora (blog Proyecto Kahlo, “Bordado y Feminismo: creando lazos de sororidad”, en: https://proyecto-kahlo.



4
3

LO
S TEXTILES FEM

INISTAS
8

 / 2025

contradicciones, las incertidumbres, el amor, la rabia, la indignación, el dolor, la desesperación, 
los vacíos de conocimiento, y encauzando, por medio de los instrumentos de costura y el 
sentir de diferentes texturas que entran en contacto con la piel (suave, áspero, liso, rugoso) 
todos estos afectos desordenados, vitales, humanos que se intenta tramar con hilos de 
colores. En segundo lugar, porque los pañuelos se crean en un círculo colectivo poderoso, 
la asamblea,26 e irrumpen en el espacio público, volviendo comunitario, material y tangible 
los feminicidios, que adquieren a través de ellos una presencia corpórea, vicaria y decisiva 
que, de otro modo, quedarían en las crónicas periodísticas como meros crímenes privados o 
datos estadísticos, provocando su normalización y conduciendo a la insensibilidad.27 Como lo 
muestran las fotografías, los pañuelos son portados como banderas en las marchas y huelgas, 
cubren veredas, plazas y paredes, y llegan a los ojos de otros manifestantes o paseantes 
desprevenidos (con)moviéndolos a través del efecto ético y estético de su presencia. Del 
“tacto” como sentido (la mano que toca la tela), al “tacto” como cometido del arte, y esto en 
los dos sentidos de la palabra. Los bordados buscan establecer (con)tacto con el otro, llamar 
la atención en la vía pública, y la forma que eligen para hacerlo es una expresión “con tacto”, 
es decir, delicada, no invasiva ni violenta, que tiene en cuenta las particularidades de cada 
contexto. Los pañuelos y textiles feministas bordan con mesura, haciendo uso de medios en 
principio silenciosos; sin embargo, insisten con precisión, constancia y minuciosidad en su 
cometido y llegan, por su cualidad performativa, al otro. Es como si el vehículo del bordado, 
con todas sus materialidades (tela, arpillera, tejido de punto), (des)bordara los límites previstos 
del discurso para expresar de una forma más cercana, cautelosa y tangible los afectos 
implicados en la memoria de los cuerpos desaparecidos, dándoles a las mujeres muertas 
violentamente una suerte de sobrevida en virtud de la conexión afectiva con el otro.
 
Dice Pablo Maurette sobre el afecto: “Affectus del verbo afficio (ad + Facio) refiere a toda 
acción que produce un cambio de estado, que deja una marca, que perturba, que inicia un 
movimiento […]. La afectividad no es simplemente una variedad más del fenómeno háptico, 
sino su plataforma originaria, su grado cero” (2016, 59-60). A partir de esta etimología y 
doble acepción de la palabra “afecto”, queda aún más clara su calidad performática. Las 
bordadoras toman la tela, sujetan la aguja en los dedos, apoyan el textil en el regazo, 
bordan pacientemente los nombres y las historias de las víctimas de feminicidio y se sienten 
comprometidas con la tarea de memoria. El tacto permite esta cualidad de simultaneidad de 

com/2017/08/bordado/9
26   Para Judith Butler, la asamblea es una forma de “acción política de coaliciones” (Butler 2017, 125), es decir, de sujetos 
interdependientes que tensionan la esfera privada y la pública. En ella se descubre que la precariedad es una imposición social y 
política, y que existen modos para transformar la vulnerabilidad en nuevas formas de poder ciudadano, así como en resistencia a 
las condiciones que destruyen “la vida digna de ser vivida” (Butler 2017, 129). En un sentido similar, Verónica Gago propone que la 
asamblea es “un modo laborioso de estar con otres [que] nos quita de una relación pasiva o cínica con la crueldad que las violencias 
machistas machacan de modo tal que pretenden hacerse paisaje cotidiano. Nos desplaza también del modo victimista de padecer 
los ajustes que precarizan las existencias, que las quieren hacer austeras y miserables, y de encerrarlas en el gueto de género que 
codifica los padecimientos y las reparaciones […]. Porque eso afirma el proceso del paro: salir de la victimización y del estado de 
duelo permanente al que se nos quiere someter” (Gago 2019, 163).
27   Rita Segato llama “pedagogía de la crueldad” a la manera en la que los medios de comunicación y la industria del espectáculo 
(televisión, reggaetón, publicidad) colaboran para que los espectadores se hagan paulatinamente indiferentes a la noticia, entrenán-
dolos para “la rapiña y el despojo” (Segato 2016, 171).



4
4

KAREN SABAN
8

 / 2025

ser artífice del producto y receptor al mismo tiempo. De tal modo, la bordadora no solo está 
interviniendo la tela, afectándola en el sentido de transformarla en su materialidad, sino que 
está entrando en contacto ella misma con esa vida otra, esa historia; siendo “tocada” (no solo 
literalmente) por el recuerdo de la víctima como si se tratara de una piel que se acaricia,28 o 
en el caso de no haber conocido a la víctima, creando una trama de empatía y solidaridad 
con ella. 

En otro lugar argumentamos que el término afecto podría vincularse con el trauma en la teoría 
psicoanalítica (Gallardo y Saban 2020: 21-22), ya que el afecto, tal como la condición del 
trauma, no es consciente, y permanece en un momento previo a la articulación del lenguaje, 
por ende, también fuera de las leyes de la represión con sus estrategias de negligencia u 
omisión. El concepto de trauma está asociado a experiencias sumamente dolorosas que no 
pueden ser comprendidas en forma cognitiva y escapan a las herramientas del trabajo de 
memoria. Según Freud, para su cura, el psicoanalista tiene que ayudar al paciente a abrirse 
paso por debajo del discurso maníaco y, gracias a pequeñas claves que se van punteando en 
la malla del discurso, hacer una “transcripción consciente de la idea reprimida” (Freud 1915, 
108). El método psicoanalítico para abordar el trauma no consiste en hacer una reconstrucción 
de todas las huellas, sino en volver a tejer el punto que se soltó de la trama. El afecto parece 
tener el mismo destino. Para darle expresión auténtica y conseguir que la memoria fluya, a 
menudo la ficción elige tramar con pocos hilos, darle solo un contorno a lo que no puede 
ser relatado (Saban 2013, 121-126). Los bordados feministas vuelven esta teoría materia 
palpable. No se trata de encontrar un sentido a las muertes ni aplacar el dolor de su ausencia, 
sino de volver a encontrar una figuración posible para darles un borde, hacer un pespunte a 
los afectos implicados. 

Los textiles colectivos como vía de conocimiento fue un tema explorado por Pérez-Bustos, 
quien los (a)borda no solo a partir de la teoría, sino también mediante el llamado “a bordar” 
junto con las mujeres implicadas en el colectivo, situando y encarnando la metodología 
conductora, poniendo el cuerpo para correr al sujeto analítico de la mirada escudriñadora 
externa, “destejer ese lugar” (2016, 58) y transformarlo en parte del fenómeno investigado 
que sostiene y acompaña. El conocimiento se produce menos por la explicación verbal de la 
técnica, meramente accesoria, y mucho más a través de lo que, en otro lugar, Tapia de la Fuente 
llama una “atmosfera afectiva” (2022, 255), un intercambio construido por los movimientos 
guiados de una mano sobre la otra y de la sensibilidad a la vez visual, motriz y táctil de 
los ojos y los dedos que se permean mutuamente dando lugar a un tipo de conocimiento 
corporal y colectivo. Hay que recordar que muchos colectivos son interseccionales e 
intergeneracionales, de modo que muchas veces bordadoras o tejedoras expertas se juntan 
con otras inexperimentadas o que recién se inician; en otros casos, más de una bordadora 
trabaja sobre la misma tela o una continúa el trabajo de otra, escenas todas de sororidad que 
a menudo pueden verse en las fotografías que documentan estos encuentros. 

28   Katia Olalde, siguiendo la propuesta de José Guadalupe Sánchez Suárez, describe la actividad del bordado de pañuelos como 
consuelo, ya que permite un “acercamiento entrañable” y cuerpo a cuerpo con el otro querido (Olalde 2022, 201).



4
5

LO
S TEXTILES FEM

INISTAS
8

 / 2025

                                 Fig. 4. Mujer mayor bordando en un grupo con otras jóvenes, Conejo clandestino, México.29

                                 Fotografía exhibida en la exposición itinerante “Wir Kämpfen” por primera vez en Berlín
                                 (2018), con el colectivo Karne Kunst y también en Heidelberg en el marco de la muestra
                                 “Reclaiming the Body: feminism, community, and territory” organizada por el colectivo Un
                                 curso propio y el Romanisches Seminar (Universität Heidelberg) en colaboración con Karne
                                 Kunst (noviembre 2022).

De la textura, del texto y del testimonio. El bordado 
y el tejido como artivismo

Esta estrecha relación entre la costura, el tejido y el bordado con otra serie de actividades 
propiamente intelectuales está plasmada en el lenguaje, que recurre a menudo al campo 
semántico de las artes textiles y la motricidad fina en ellas implicada para expresar procesos 
cognitivos complejos. Así, en español, decimos “no dar puntada sin hilo”, para obrar con 
intención premeditada, “atar nudos” para asociar, “poner punto final” para concluir, “entretejer 
sentidos” para expresar ideas secundarias, “perder, tirar del o retomar el hilo” de una 
argumentación,  “un botón de muestra” para dar ejemplos, “prender con alfileres” cuando una 
idea no tiene consistencia, “mucha tela para cortar” cuando el tema es demasiado amplio, 
“encontrar una aguja en un pajar” para dar cuenta de un imposible, “tramar una historia” 
asociando el tejido con la hechura de un relato, además de una cantidad de palabras que, 
provenientes del mundo de la costura, tienen segundas acepciones figuradas: “enlazar”, 

29   Conejo Clandestino es un colectivo que apuesta por la cultura como herramienta de empoderamiento de la sociedad civil. 
Desde 2012 realiza actividades culturales con trasfondo político para llevar a la reflexión sobre problemáticas sociales. Debido al alto 
índice de violencia, que trae como consecuencia un alto número de desapariciones y feminicidios en la región de Orizaba, Veracruz, 
México, Conejo Clandestino decide realizar jornadas de manifestación pacífica a través del bordado, en donde se plasman los 
nombres de mujeres asesinadas en el estado de Veracruz. 



4
6

KAREN SABAN
8

 / 2025

“tejido”, “costurones”, “remendar”, “retazos”, “urdimbre”, “enredo”, “hilvanar”, etc. De la misma 
forma, el bordado de pañuelos y el tejido feminista pueden entenderse como metáforas, 
porque expresan con una construcción y un rodeo, mediante el enlazar de hilos, manos e 
historias, un entramado doliente de afectos inefables, un relato común30 por medio de colores 
y nudos que pide ser leído e interpretado. Si de leer se trata, salta a la vista el código triple 
de estos bordados, que tienen elementos significantes tanto materiales, como gráficos y 
alfabéticos. En primer lugar, los pañuelos son telas bordadas con inscripciones lacónicas 
pero contundentes, que ponen nombre, fecha y mencionan las circunstancias del asesinato; 
si la víctima es anónima, se relatan las circunstancias del feminicidio. Propongo pensar que 
funcionan como epitafios desplazados.31 En su origen etimológico griego (sobre o al pie de la 
tumba), el epitafio es un ícono religioso para la liturgia de la Pascua que consiste en una tela 
bordada y adornada con imágenes del evangelio, en especial del cuerpo muerto de Cristo. 
La palabra, en la actualidad, remite a la inscripción “que se pone, o se supone puesta, sobre 
un sepulcro o en la lápida o lámina colocada junto al enterramiento” (RAE). Los bordados 
de colectivos como “Bordamos feminicidios” hechos además sobre pañuelos, iconografía 
prototípica del duelo, la paz y los lazos amorosos entre familiares que se separan,32 pueden 
ser leídos como epitafios itinerantes que serán acarreados por las activistas hacia la calle, 
expandiendo hacia otros lugares y otros tiempos la lamentación y el reclamo de justicia por 
la muerte violenta.
 
Además, los pañuelos plasman un lenguaje gráfico que puede expresar mediante el bordado 
de pájaros, flores u otros dibujos que tenían algún significado en la vida de la víctima aquello a 
lo que no se puede poner palabras: el trauma del abuso, de experiencias de dolor o indignación 
radicales asociadas a la muerte violenta. Al mismo tiempo, los hilos trasladan a la tela lemas 
o poemas que anclan en la biografía tanto de las víctimas como de las bordadoras, quienes 
a veces firman con su propio nombre, haciendo literal la metáfora del texto como entramado 
ya que construyen entre su cuerpo y el bordado un lazo de unión. La palabra “texto” viene 
del latín texere-textum que significa tejer/tejido, de modo que la cohesión de palabras y 
frases queda ligada a la textura de una red hecha de hilos. Así, la manualidad o técnica del 
tejido o hilado y la minuciosidad o precisión de la malla que es su producto se asocia a la 
hechura también cuidada y escrupulosa de un texto coherente. Ambos, tejido y texto, son 
construcciones que exigen un cierto grado de pericia. Si los bordados son textos y los textos 

30   Sastre Díaz habla de los tejidos colectivos (en su estudio se trata de las arpilleras chilenas) como narraciones, en el sentido 
que dio Walter Benjamin al término, es decir, cuando –la autora cita al filósofo– “la huella del narrador queda adherida a la narración, 
como las del alfarero a la superficie de su vasija de barro […], como experiencia propia” (2010, 10). De igual forma, en los bordados 
que aquí se analizan quedan impresas las huellas de las bordadoras, quienes incluso a menudo los firman, dándoles a cada uno un 
sello propio, un estilo distinto.
31   En algún sentido, los bordados que llamo “epitafios desplazados” podrían también ser considerados como “antimonumentos”, 
a partir de la definición que de estos últimos ofrecen Díaz Tovar y Ovalle: se caracterizan por apropiarse caóticamente del espacio 
público, ser producto de comunidades y movimientos sociales de víctimas o cercanas a las víctimas, ser efímeros, ser expresión del 
duelo o la resistencia y ofrecer narrativas incluyentes y un espacio para la reconstrucción y la proyección a futuro (2018, 6-7).
32   También durante la Segunda Guerra Mundial, los padres que enviaban a sus niños judíos fuera de Alemania para salvarlos les 
daban, a menudo por todo recuero, pañuelos blancos bordados. En el Museo del Holocausto pueden verse algunos ejemplares
de estos pañuelos pertenecientes a los niños refugiados del Kindertransport. Al recibir el Premio Nobel, muy en tono con esta 
historia, Herta Müller dio un bello discurso en el que habló de las significancias del pañuelo como objeto a la vez utilitario, de 
consuelo, afecto, memoria y resistencia.



4
7

LO
S TEXTILES FEM

INISTAS
8

 / 2025

son tejidos que estructuran los pensamientos mediante redes calculadas y precisas, entonces 
los bordados, como los textos, nos dicen algo acerca de la estructura que los hace posibles, 
a la vez que son esencialmente comunicativos. Muchas estudiosas del feminicidio hacen 
hincapié en la necesidad de entender los crímenes de odio de mujeres y cuerpos feminizados 
desde una perspectiva de género, lo cual significa considerar cada muerte como parte de un 
sistema y no en forma aislada (Lagarde, 2008, 215; Monárrez 2000, 64; Segato 2016, 143). 
Es más, si un tejido tiene, según vimos antes, cantidad de usos y, por tanto, de sentidos: sirve 
para cuidar el cuerpo del frío, mimarlo con ternura, cubrirlo de las miradas ajenas, curar sus 
heridas, servirle de paño de lágrimas o adornarlo, y si el texto es como el tejido, entonces un 
texto debe tener también una serie de usos pragmáticos precisos y variados. Un desborde 
de lo meramente textual o gráfico que se hace cuerpo. “Tejido” es también sinónimo de piel. 

El bordado es un texto con valor extraliterario o extra artístico, lo cual me lleva a postular en 
tercer lugar que los pañuelos feministas pertenecen al género testimonial por tres razones 
que radican, a su vez, en las tres características preponderantes del género a lo largo de su 
historia. Me refiero a la unión, en estos bordados, de tres modelos de construcción literaria o 
artística que son, a la vez, distintos paradigmas de lectura: el modelo político-reivindicativo, 
el modelo de la representación de la subalternidad y, por último, el modelo subjetivo de los 
afectos. (Saban 2019, 100)

En primer lugar, estos bordados son herederos lejanos de aquellos primeros testimonios 
escritos sobre todo durante o inmediatamente después de las dictaduras latinoamericanas 
de los años 70; igual que aquellos, estos bordados siguen expresando una denuncia, aunque 
esta ya no sea del “silencio oficial de los Estados terroristas” (Calveiro 2006, 65), sino de 
las instituciones estatales o los medios de comunicación que en postdictadura omiten, 
normalizan o siguen haciendo posible el crimen feminicida. Como en los orígenes del género, 
estos bordados buscan “llamar la atención de la opinión pública internacional” (Rodríguez 
Freire, 2010, 115) y apuestan a cambiar una serie de hechos que son urgentes (Beverly 
1992, 11). La atrocidad de los feminicidios tiene este carácter y los bordados desprivatizan 
su tratamiento; son su testimonio, los hacen públicos para hacer visible la explotación de la 
mujer por parte del patriarcado. Sin duda por esta razón es que, a estos bordados, textos 
texturados que hablan y denuncian como textos que piden ser leídos y escuchados, Gladys 
Ilarregui los llama “teXtimonios” (2023).33

En segundo lugar, estos bordados son testimoniales porque, obedeciendo al segundo 
período de evolución del género, tal como se dio en los años 80, tras la publicación de 

33   Gladys Ilarregui resignifica en su conferencia la “lo extraño y lo cotidiano. La ausencia en el México de la violencia. Los texties 
como una narrativa de la invisibilidad en Latinoamérica” (2023) para el ámbito de la lucha feminista un término proveniente de la 
lucha de trabajadores textiles durante la dictadura chilena. Textimonio es el título de un libro publicado en 2015 por Heriberto Medina 
Avilez, interventor de Textil Progreso, una fábrica ejemplar por su impacto social durante el período de Salvador Allende y la Unión 
Popular, cuyos trabajadores organizados resistirían luego la brutalidad desatada después del golpe de Pinochet (Textimonio 1971-
1973, ed. Nehuenche, 2015). En una operación de préstamo y transposición, Illarregui enlaza la historia de los trabajadores perse-
guidos y sin justicia en tiempos de violencia dictatorial con la historia de los cuerpos de mujeres muertas, también desechables y sin 
justicia de la actualidad. 



4
8

KAREN SABAN
8

 / 2025

las memorias de Rigoberta Menchú en colaboración con Elizabeth Burgos, representan un 
“modo progresista y solidario de compromiso” (Oberti, 2015, 484) de las clases intelectuales 
con los “subalternos” (Spivak 1988) o, como en este caso, con las mujeres humilladas y 
violentadas. 

Para Agamben la condición propia del testimonio es lacunar, existe como voz de un 
sobreviviente que habla en lugar de quien no está en condiciones de hacerlo porque ha 
sucumbido o enmudecido frente al horror, es decir, repone en ausencia la voz de Otro sin 
voz (Agamben 1998). El marco narrativo de estos pañuelos, hechos por mujeres vivas –
familiares, amigas o bordadoras anónimas– que reciben una historia del archivo para hacerla 
aparecer, están en primera persona. Margarita Flores, activista de “Vivas en la memoria”, 
dice al respecto: “Decidimos ser guardianas de estas mujeres, que su memoria persista […] 
A veces no sabemos ni sus nombres, pero escribimos como si fuéramos ellas” (Ruíz 2021). 
La bordadora, como si realmente se tratara de un testimonio en colaboración, ha ofrecido su 
mano para bordar la voz de la mujer asesinada.

En tercer lugar, los bordados son testimonios porque coinciden en gran parte con el 
giro afectivo que ha conocido el género en la actualidad, al poner el acento en el trabajo 
psicológico y memorialista, pero, en este caso, utilizando además elementos propios del 
artivismo. Según la definición que ofrece Yanina Vidal, artivismo implica tres cosas: 1. un 
tipo de arte que se aleja de la voluntad de mímesis y del “textocentrismo” (2020, 25), 2. “un 
acto público […] vinculado a una lucha social […], una forma de militancia” (2020, 26) y 3. un 
arte que revalora “formas de representación que no se encuentran en la escena hegemónica 
y por lo tanto no se podrán someter a una valoración […] tradicional” (2020, 26). Verzero, 
por su parte, define artivismo como un tipo de expresión artística que tiene por fin construir 
“micropolíticas alternativas” y “tácticas de intervención en el espacio público” (2020, 11).  
Lejos de la cultura del entretenimiento, pero también del arte de protesta o de vanguardia, 
ya Nelly Richard, aunque sin usar el concepto de “artivismo”, había elogiado un arte que hoy 
podríamos considerar como tal, al que llamó “arte crítico-político”. Ella situaba este tipo de 
expresiones artísticas en un punto intermedio, lejos de los espejismos del arte comprometido, 
referencial y didáctico, pero también lejos de un lenguaje meramente formal de ruptura estética 
o antiinstitucional. Richard ve en la “Escena de Avanzada”, que surge durante la dictadura 
chilena, una posibilidad de conjugar un triple deseo: la politización del arte mediante un “eje 
transemiótico de energías pulsionales”, la experimentación formal que no se queda en un 
mero “gesto de desacato” y el espíritu crítico que incluye una “autoreflexividad significante” 
(Richard 2011, s/p). En una línea semejante, Laura Scarabelli llamó “narr-acciones” (2021 
y 2024) a un corpus de textos en los que se plasma una “actitud escritural” de tres tipos. 
Son textos que no solo “simulan el mundo real y se hacen testigos del presente” sino que 
actúan sobre él, se vuelven “praxis, gesto que ‘pone’ las palabras en discurso, expansión 
de estas mismas palabras” y, por último, textos que pasan necesariamente por el cuerpo y 
generan “una experiencia encarnada de la escritura” (Scarabelli 2024, 303-404). A partir de 
todas estas definiciones, propongo que los bordados feministas son intervenciones artivistas 
testimoniales, narr-acciones, tanto afectivas, como políticas y críticas, que se desmarcan de 



4
9

LO
S TEXTILES FEM

INISTAS
8

 / 2025

las políticas de Estado insuficientes en democracia, neoliberales y patriarcales, mediante el 
uso renovado de materiales sensibles a los que resignifican y mediante los que consiguen la 
corporeización de afectos como vía critica de conocimiento y acción.
 
En suma, los textiles feministas constituyen un tipo de texto particular, multisensorial y de 
codificación múltiple, capaz de evocar imágenes, expresiones y gestualidades ligadas a 
mundos en los que la mujer se vio sometida a la inacción, pasados cuyas ideologías, sin 
embargo, no están del todo erradicadas y que presentan, por ende, un resto sin conclusión 
por subsanar.34 A veces, se convierten en epitafios itinerantes para continuar el trabajo de 
memoria o son extensión material del cuerpo para la creación de lazos sanadores. Otras, 
son texturas de sentido, mensajes cifrados, en los que leer las claves del funcionamiento 
sociopolítico del feminicidio. Siempre, formas de artivismo, testimonios vivos y objetos de uso 
político para el reclamo y la denuncia.
 
De tal modo, estos bordados conjugan las tres vertientes que se conocen del testimonio, 
precipitando sus sentidos –otrora opuestos–, en una síntesis utópica: denuncian la violencia 
feminicida sin ser panfletarios; dan cuerpo a las mujeres asesinadas a través del tejido o el 
bordado que las representa en forma vicaria, sin caer en ilusiones lastimeras y tranquilizadoras 
para el estado de hecho, y, por último, construyen puntada a puntada un trabajo afectivo, 
ético y estético sin perderse en los laberintos intimistas o subjetivistas, ni tampoco en el 
efectismo y la banalidad de los medios. Estos bordados traman un relato para la memoria, 
reúnen y enlazan al tejido social, tienen efectos evocadores y al mismo tiempo disruptivos que 
los convierte en una causa común para todos y todas. 

34   Ernst Bloch ve que lo arquetípico habita en ciertas expresiones artísticas o culturales del pasado en forma de “excedente 
cultural” (Bloch 1993, 36), esto es, una estructura que trasciende lo acabado del pasado y permanece en forma de latencias no de-
sarrolladas como función utópica. La vuelta al bordado en los colectivos estético-políticos del presente podría ser una señal de que 
la ideología que sustentaba aquella iconografía burguesa de la mujer bordadora no se ha hundido con las sociedades que la crearon, 
sino que en tales imágenes existe encapsulado un ideal por desarrollar. Si la utopía no ha sido alcanzada, entonces es necesario 
volver al bordado para registrar todo lo que aún queda por realizar. En otras palabras: el fundamento de su recuperación está en el 
presente y en la perspectiva de un movimiento hacia adelante.



5
0

KAREN SABAN
8

 / 2025

Bibliografía 
Agamben, Giorgio. 1998. “Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo.” Homo Sacer 

III. Trad. Antonio Gimeno Cuspinera. Valencia: Pretextos.

Agosin, Marjorie. 1985. “Agujas que hablan: las arpilleristas chilenas.” Revista Iberoamericana 
51, no. 132: 523-29.

––––––. 2007. Tapestries of Hope. Threads of Love. The Arpillera movement in Chile. Rowman 
& Littlefield: Lanham MD.

Ahmed, Sara. 2014. The cultural politics of emotion. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Assmann, Aleida. 1999. Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen 
Gedächtnisses. München: Beck.

Atkinson, Meera y Richardson, Michael. 2013. Traumatic affect. Cambridge: Cambridge 
Scholars Publishing.

Beristaín, Natalia (Dir.). 2022. Ruido (Película).

Beverley, John. 1992. “Introducción.” Revista de crítica literaria latinoamericana 36: 7-19.

Bloch, Ernst. 1993. “Antología de textos: La conciencia anticipadora.” Suplementos. 
Materiales de trabajo intelectual. Número Extraordinario (Número especial dedicado 
a Ernst Bloch: La utopía como dimensión y horizonte de su pensamiento). Antrophos 
41: 27-51.

Butler, Judith. 2017. Cuerpos aliados y lucha política. Hacia una teoría performativa de la 
asamblea. Traducido por María José Viejo Pérez. Buenos Aires: Paidós.

Caecedo, Ana, coord. 2010. No olvidamos ni aceptamos. Femicidio en Centroamérica 2000-
2006. San José, C.R.: Asociación Centro Feminista de Información y Acción.

Calveiro, Pilar.  2006. “Testimonio y memoria en el relato histórico.” Acta Poetica 27, no. 2: 
65-86.

Carro Fernández, Susana. 2012. “De la ética a la estética feminista: intersecciones 
contemporáneas entre práctica artística y teoría feminista.” Cuadernos Kore. Revista 
de historia y pensamiento de género 1, no. 6: 115-147. 

CEPAL. 2022. “Poner fin a la violencia contra las mujeres y niñas y al femicidio o feminicidio”. 
En https://oig.cepal.org/sites/default/files/22-01013_fin_violencia_esp_web.pdf. 

Clough, Patricia Ticineton, ed. 2007. The affective turn: theorizing the social. Durham: Duke 
University Press.

Colectivos Bordados por la paz, et al. 2014. Bordados de paz, memoria y justicia: un proceso 
de visibilización.Coordinación editorial: Porfirio Torres Postof, María Eugenia Camacho 
y Alfredo López Casanova. México. https://ia800900.us.archive.org/22/items/
BordadosDePaz/BordadosDePazMemoriaYJusticia.pdf. 



5
1

LO
S TEXTILES FEM

INISTAS
8

 / 2025

Colectivo Memorarte. 2019. “Chile se cubrió de bordados feministas”. Revista emancipa, 9,1. 
https://revistaemancipa.org/2019/12/09/chile-se-cubrio-de-bordados-feministas/.

Dhondt, Reindert, Silvana Mandolessi y Martín Zícari, eds. 2022. Afectos y violencias en la 
cultura latinoamericana. Madrid: Iberoamerica.

Díaz Tovar, Alfonso y Lilian Paola Ovalle. 2018. “Antimonumentos. Espacio público, memoria 
y duelo social en México”. Aletheia 8, no. 16. https://memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_
revistas/pr.8710/pr.8710.pdf. 

Felitti, Karina y Rosario Ramírez Morales. 2020. “Pañuelos verdes por el aborto legal: historia, 
significados y circulaciones en Argentina y México.” Encartes 3, no. 5: 111-145.

Freud, Sigmund. [1915] 1979 “La represión.” Obras completas. Tomo XIV. Editado por J. 
Strachey. Traducido por L. José Etcheverry. 135-152. Buenos Aires: Amorrortu.

Gago, Verónica. 2019. La potencia feminista o el deseo de cambiarlo todo. Buenos Aires: 
Tinta limón.

Gallardo, Milena y Saban, Karen. 2021. “Búsquedas estéticas para el afecto y la desafección. 
La memoria de hijos de sobrevivientes y desaparecidos en Chile y Argentina.” Acta 
Poética 42, no.1: 13-42. 

Gombrich, Ernst Hans. 1970. Aby Warburg: An Intellectual Biography, with a Memoir of the 
Library. Editado por F. Saxll. London: The Warburg Institute.

Hunter, Clare. 2019. Threads of Life. A History of the World Through the Eye of the Needle. 
Londres: Sceptre.

Ilarregui, Gladys. 2023. Comunicación “Lo extraño y lo cotidiano. La ausencia en el México 
de la violencia. Los textiles como una narrativa de la invisibilidad en Latinoamérica.” 
Simposio Internacional Libros viajes y viajeros: El discurso de lo extraño en América 
Latina. Turín. 20-24 junio.

Illouz, Eva. 2007. Intimidades congeladas. Las emociones en el capitalismo. Trad. Joaquín 
Ibarburu. Buenos Aires: Katz.

Juárez, Esteban y Saban, Karen. 2023. “Cuerpo y violencia. Aproximaciones a las perspectivas 
biopolíticas y feministas.” En Razones de fuerza mayor. Aproximaciones teóricas a la 
violencia, compilado por Ana María Zubieta, 191-282. Buenos Aires: Eudeba.

Labanyi, Jo. 2010. “Doing things: emotion, affect, and materiality”. Journal of Spanish Cultural 
Studies 11 no. 3-4: 223-233.

Lagarde y de los Ríos, Marcela. 2008. “Antropología, feminismo y política: violencia feminicida 
y derechos humanos.” En Retos teóricos y nuevas prácticas, coordinado por Margaret 
Louise Bullen y María Carmen Díez Mintegui, 209-240 San Sebastián: Ankulegi.

––––––. 2012. Del feminismo en mi vida. Hitos, claves y utopías. México D.F.: Gobierno de la 
ciudad de México, Instituto de Mujeres del Distrito Federal.



5
2

KAREN SABAN
8

 / 2025

Lukács, Georg. 1966. Estética: la peculiaridad de lo estético. Tomo II. Traducido por Manuel 
Sacristán. Barcelona: Grijalbo.

Macón, Cecilia. 2014. “Género, afectos y política: Lauren Berlant y la irrupción de un dilema.” 
Debate Feminista 49. https://doi.org/https://doi.org/10.1016/S0188-9478(16)30009-
3. 

Maurette, Pablo. 2016. El sentido olvidado. Ensayos sobre el tacto. Buenos Aires: Mar dulce.

Monárrez Fragoso, Julia Estela. 2008. “La cultura del feminicidio en Ciudad Juárez 1993-
1999.” Frontera norte 12, no 23: 87-117.

––––––. 2010. “Las diversas representaciones del feminicidio y los asesinatos de mujeres en 
Ciudad Juárez: 1993- 2005.” En Violencia contra las mujeres e inseguridad ciudadana 
en Ciudad Juárez, editado por J. Monárrez, L. Cervera, C. Flores Ruvio, 361-395. 
México: El Colegio de la Frontera Norte/ Miguel Ángel Porrúa Editores.

Oberti, Alejandra. 2015. “Potencia y acción: el testimonio en América Latina.” Revista Cambios 
y Permanencias 6: 479-499. 

Olalde Rico, Katia. 2019. Una víctima, un pañuelo. Bordado y acción colectiva contra la 
violencia en México. México DF: Red mexicana de estudios sobre los movimientos 
sociales.

––––––. 2022. “Poner a las memorias en movimiento: Pañuelos bordados para las personas 
muertas y desaparecidas en México.” Número monográfico Cuerpos/Modas en las 
Américas 2, editado por Franziska Neff y Miriam Oesterreich, Miradas. Revista de 
Historia del Arte y la Cultura de las Américas y la Península Ibérica 6: 199-212.

Parker, Rozsika. 2010. The Subversive Stitch. Embroidery and the Making of Feminine. 
Londres: Tauris.

Pérez-Bustos, Tania. 2016. “Etnografías de los contactos. Reflexiones feministas sobre el 
bordado como conocimiento.” Antípoda. Revista de Antropología y Arqueología 26: 
47-66. 

Richard, Nelly. 2011. “Lo político en el arte: arte, política e instituciones.” Santiago de Chile: 
ARCIS University. http://hemi.nyu.edu/hemi/en/e-misferica-62/richard. 

Rodríguez Freire, Raúl. 2010. “Literatura y poder: Sobre la potencia del testimonio en América 
Latina.” Atenea 501: 113-126. 

Ruiz Garrido, Belén. 2018. “Prácticas textiles para subvertir los espacios públicos. Del 
sufragismo al contra-feminicidio.” Dossiers feministes 23: 143-168. 

Ruíz, María. 2021 “Contra el olvido, el bordado.” Nacla. Reporting on the Americas 22. 

Russell, Diana y Jill Radford. 1992. Femicide. The politics of woman killing. Nueva York: 
Twayne Publishers.

Saban, Karen. 2019. Rodolfo Walsh, antecedente de la novela testimonial latinoamericana. 



5
3

LO
S TEXTILES FEM

INISTAS
8

 / 2025

Sobre la matriz narrativa policial en Operación masacre. Pléyade. Revista de 
Humanidades y Ciencias Sociales 24: 97-121. 

––––––. Imaginar el pasado. Nuevas ficciones de la memoria sobre la última dictadura militar 
argentina (1976-1983). Heidelberg: Winter.

Sastre Díaz, Camila Fernanda. 2010. “Las arpilleristas y politización femenina en la dictadura 
chilena.” Recordando a Walter Benjamin. Justicia, historia y verdad. Escrituras de la 
memoria. III Seminario internacional políticas de la memoria. Centro cultural Haroldo 
Conti: Buenos Aires. En http://conti.derhuman.jus.gov.ar/2010/10/seminario.php. 

Scarabelli, Laura. 2021. “Diamela Eltit y la práctica testimonial: narr-acción e historias 
ejemplares.” Nuevas formas del testimonio, compilado por Carolina Pizarro Cortés. 
33-52. Santiago: Universidad de Santiago.

––––––. 2024. “Imagino luego existo. Narr-acciones chilenas de cara al pasado.” 
Constelaciones. Nuevo reparto de las voces en la narrativa de autoras latinoamericanas 
del siglo XXI, editado por Lorena Amaro y Fernanda Bustamante. 383-404. Madrid: 
Vervuert-Iberoamericana. 

Segato, Rita Laura. 2016. La guerra contra las mujeres. Madrid: Traficantes de Sueños.

Spivak, Gayatri. 2022 “Can the Subaltern Speak?” Marxism and the Interpretation of Culture. 
Editado por Cary Nelson y Lawrence Grossberg, 271-313. Urbana: Illinois UP, 1988.

Tapia de la Fuente, María Belén. 2022. “Círculo digital de bordado como método de 
investigación feminist.” Revista CS 38: 252-274. 

Verzero, Lorena. 2020. “Prólogo. Cuerpos en red: entretejiendo el artivismo feminista.” En 
Tiemblen: las brujas hemos vuelto. Artivismo, teatralidad y performance en el 8M, 
editado por Vidal Yanina, 11-24. Montevideo: Estuario.

Vidal, Yanina, 2020. Tiemblen: las brujas hemos vuelto. Artivismo, teatralidad y performance 
en el 8M. Montevideo: Estuario. 

Warburg, Aby. 2010. Atlas Mnemosyne. Traducido por Joaquin Ch. Mielke. Madrid: Akal. 

Wedephol, Claudia. 2014. “Mnemonics, Mneme And Mnemosyne. Aby Warburg’s Theory Of 
Memor.” Bruniana & Campanelliana 20, no. 2: 385-402.

Woldt, Isabella. 2018. “Ur-Words of the Affective Language of Gestures: The Hermenutics of 
Body Movement in Aby Warburg.” Interfaces. Image, Texte, Language 40: 133-157.




