
Revista de Historia del Arte y la Cultura de las Américas y la Península Ibérica

MIRADAS 08 (2025)
Número monográfico: Reclamar el cuerpo – Artivismo y Feminismo Decolonial  
en América Latina  

Número monográfico editado por: María Isabel Gaviria,
Almendra Espinoza Rivera

eISSN: 2363-8087
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/miradas

Editado por: Miriam Oesterreich; Franziska Neff;
Institut für Europäische Kunstgeschichte, Universität Heidelberg 

Hosted by: University Library Heidelberg

INTRODUCCIÓN Formas de reclamar el cuerpo.
Artivismo y feminismo decolonial en América Latina

DOI: doi.org/10.11588/mira.2025.1.112269

Licencia: CC BY NC ND

Autorx: María Isabel Gaviria, Justus-Liebig-Universität Gießen;  
Almendra Espinoza, Universitat de Barcelona
Correo: maria.i.gaviria.echavarria@uni-giessen.de; almendra.espinozar@gmail.com

Sugerencia de citación: 
Gaviria, María Isabel y Almendra Espinoza. “INTRODUCCIÓN Formas de reclamar el cuerpo. 
Artivismo y feminismo decolonial en América Latina.” Número monográfico Reclamar el 
cuerpo – Artivismo y Feminismo Decolonial en América Latina, editado por María Isabel 
Gaviria y Almendra Espinoza Rivera. MIRADAS – Revista de Historia del Arte y la Cultura de 
las Américas y la Península Ibérica 8 (2025): 6-27, doi.org/10.11588/mira.2025.1.112269.



6
M

ARÍA ISABEL G
AVIRIA / ALM

ENDRA ESPINO
ZA RIVERA

8
 / 2025

Este número monográfico pretende reunir las conferencias que tuvieron lugar en el marco de la 
exhibición Reclaiming the body: feminism, community, and territory [Reclamar el cuerpo: femi-
nismo, comunidad y territorio] realizada del 9 al 25 de noviembre del 2022 en la ciudad de Hei-
delberg por el grupo de discusión feminista decolonial Un Curso propio1 en colaboración con 
la Dra. Karen Saban del Romanisches Seminar de la Universidad de Heidelberg y el colectivo 
Karne Kunst (Berlín). En ella se presentaron un conjunto de ciento cinco fotografías documen-
tando numerosas acciones artivistas feministas en América Latina, que había sido expuesto 
primero en la exhibición itinerante Wir kämpfen (Nosotras luchamos, Berlín 2021).2 Esta mues-
tra, tan necesaria para pensar, no solo el significado del artivismo, sino para poner en contexto 
la realidad de las colectivas feministas latinoamericanas, sus denuncias y sus propuestas, fue 
organizada por primera vez en noviembre del 2018 por las colectivas Karne Kunst –dirigido 
por Marcela Villanueva– y Xochicuicatl –dirigido por Claudia Tribin– en Berlín. El trabajo de las 
colectivas implicadas llamó nuestra atención tanto por sus propuestas estéticas como por la 
creación de lenguajes que emergen como resultado de un desborde creativo y de un trabajo 
colectivo. A diferencia de aquel arte galerístico, esta documentación de acciones artivistas y 
de objetos artísticos gráficos y textiles, tienen como objetivo ser exhibidos y observados en el 
espacio público cotidiano, para comunicar el deseo de cambio y transformación social.

Junto con cincuenta colectivas de América Latina convocadas para esta muestra, el objetivo 

*	 Asistente de investigación en la Justus-Liebig Universität Gießen. Doctora en romanística por la Universidad de Heidel-
berg. Magíster en Estudios Iberoamericanos por la misma universidad y filóloga hispanista de la Universidad de Antioquia, Colombia. 
Cofundadora del grupo de debate interdisciplinar Un curso propio.
** 	 Investigadora predoctoral FPI en el Programa de Doctorado en Educación y Sociedad de la Universidad de Barcelona, Es-
paña. Máster en Estudios Iberoamericanos: Teoría del Contacto en la Universidad de Heidelberg, Alemania. Cofundadora del grupo 
de debate interdisciplinar Un curso propio. Feminismo, Literatura y Cultura en el Romanisches Seminar de la misma universidad.
1	  Un curso propio es un grupo de discusión creado por estudiantes del “Máster en Estudios Iberoamericanos. Teoría 
del Contacto” de la Universidad de Heidelberg, Alemania. Este espacio gira en torno a la teoría feminista, literatura y los estudios 
culturales desde una perspectiva decolonial e interseccional. Su nombre Un curso propio es una rememoración, pero también una 
resignificación de la habitación propia de Virginia Wolf, esta vez para crear un espacio colectivo que trascienda el anonimato de la 
reflexión individual. Recomendamos visitar la página web https://uncursopropio.com/ .
2	 La primera edición de Wir kämpfen tuvo como objetivo principal mostrar las luchas feministas contemporáneas a través 
de distintas expresiones artísticas, las cuales visibilizaron el empoderamiento femenino y la toma del espacio público, como los han 
sido las multitudinarias marchas en el continente latinoamericano, para denunciar el feminicidio y la violencia contra la mujer en cual-
quiera de sus formas, además de denunciar la desigualdad económica y laboral de género (Karne Kunst 2021). La segunda edición 
se realizó durante la pandemia del COVID-19 bajo la consigna “Acciones y resistencias de los colectivos de mujeres latinoamerica-
nas frente al patriarcado, la desigualdad y la violencia contra las mujeres”. En esta última muestra, en la que también se sumaron 
más colectivos, Un curso propio entró en contacto con el proyecto y les propusimos traerlo a Heidelberg. 

Introducción
Formas de reclamar el cuerpo.  
Artivismo y feminismo decolonial en América Latina 

María Isabel Gaviria* / Almendra Espinoza Rivera** 



7
INTRO

DUCCIÓ
N

8
 / 2025

consistía en visibilizar las luchas feministas actuales y la construcción de una nueva estética del 
cuerpo femenino a través de la fotografía, la impresión y el tejido. La exposición ha ido migran-
do durante los siguientes años por diferentes ciudades de Alemania y América Latina. En el 
invierno del 2022 se exhibió en Heidelberg en donde elaboramos una curaduría que, junto con 
las fotografías, tejidos y un programa académico, permitiera reflexionar sobre la necesidad de 
reclamar el cuerpo, su lugar, sus disidencias y las implicaciones que esto tiene para el feminis-
mo decolonial y la teoría del arte desde la perspectiva política y social que brinda el artivismo.
 
El artivismo, cuya palabra resulta de una combinación entre ‘arte’ y ‘activismo’, es definido 
como una forma de arte que tiene “un alto contenido político. Normalmente, no solo realizado 
por artistas, sino por integrantes de colectivos de diversas profesiones” (Delgado 2013, 69). El 
artivismo toma al arte como herramienta, para poner en la escena pública demandas e incon-
formidades sociales. Pero a diferencia de otro tipo de activismo, lo que caracteriza particular-
mente al artivismo es su realización por medio de una expresión artística visual o performativa 
que incita a la acción y a la participación dentro de una puesta en escena, que puede ser a 
través de una intervención callejera, una performance, una sesión fotográfica, un número de 
baile, entre otras (2013, 69). Las acciones artivistas generan un ambiente en el que una acción 
política es llevada a cabo en el espacio urbano con el fin de tener un efecto intempestivo y un 
público espontáneo. Para expresar su demanda correspondiente se usan diferentes formas 
de expresión que en este contexto ganan un valor estético y artístico. Por eso, si bien en el 
artivismo prima un compromiso social, su expresión, atravesada por una realización que com-
bina una puesta en escena por medio de diferentes recursos, la apropiación del espacio y la 
participación de un público circulante, conforman un activismo, pero que, atravesado por una 
expresividad intencionalmente estética, se transforma decididamente en artivismo (Expósito, 
Vindel y Vidal 2012, 43). 

Siguiendo a Marcelo Expósito, Jaime Vindel y Ana Vidal, más que en un arte activista, el artivis-
mo debería pensarse como un activismo artístico. A pesar de la delgada línea que los distingue,3 
este último se refiere específicamente a la “producción de formas estéticas y de relacionalidad 
que anteponen la acción social a la tradicional exigencia del arte […] es el activismo lo que pri-
ma permitiéndonos al mismo tiempo subrayar la dimensión ‘artística’ de ciertas prácticas de in-
tervención social” (2012, 43). En este sentido, el artivismo se distancia también de expresiones 
netamente activistas como la ‘propaganda’4 o del ‘agitprop’5 que son sobre todo “transmisoras 

3	  Sobre esta delgada línea que delimita un activismo artístico y un arte activista, véase por ejemplo la obra de la artista 
Silvia Levenson. Después de migrar a Italia por causa de la represión de la dictadura argentina se ha encargado de realizar una obra 
que desde una perspectiva feminista se pregunta por lo político en la desaparición, la migración y la violencia. Su trabajo con el 
vidrio combina la fragilidad y la delicadeza de este material con la disparidad de los objetos que representa, granadas color rosa so-
bre un pastel; tazas de té, o zapatos con púas; los cuchillos que pone sobre su fotografía de infancia en la Plaza de Mayo. También 
véase el performance que ha creado en colaboración con su hija y también artista visual Natalia Saurin: “Activar palabras” en contra 
de la violencia de género. A las obras se puede acceder a través de sus redes sociales: @silvia_levenson y @nataliasaurin.
4	  La propaganda se caracteriza por ser una vía de comunicación masiva que busca influir en la actitud de una comunidad 
por una causa o posición. El término adquirió su connotación política moderna durante la Primera Guerra Mundial. En el siglo XX, la 
propaganda se convirtió en una herramienta crucial en conflictos políticos e ideológicos, utilizando diversos medios como carteles, 
radio, cine y, más recientemente, redes sociales. Recomendamos la obra de Garth Jowett y Victoria O’Donnell. 2018. Propaganda & 
Persuasion (Los Angeles et al.: SAGE) que incluye en su 7° edición un compilado de ejemplos gráficos.
5	  El agitprop es un término compuesto por la contracción entre ‘agitación’ y ‘propaganda’. Originado en la Unión Soviética 



8
M

ARÍA ISABEL G
AVIRIA / ALM

ENDRA ESPINO
ZA RIVERA

8
 / 2025

de consignas de partido o instrumentos a disposición de la pedagogía popular de proyectos re-
volucionarios” como lo distingue también Delgado (2013, 69), coincidiendo en la especificidad 
del artivismo, que más bien se encarga de combinar “un lenguaje artístico novedoso con una 
propuesta política transformadora de la realidad” (69). Pero además de esto, como lo plantea 
Lola Proaño Gómez, el “énfasis que pone el artivismo en la puesta en escena tiene un propósito 
de visibilización”, “el artivismo hace visible lo invisible” (2017, 52). Tiene la intención de mostrar 
un problema estructuralmente oculto en la medida en que de forma intempestiva se toma el 
espacio público y obliga a mirar al transeúnte desprevenido atrayéndolo e incomodándolo a tra-
vés de las diferentes formas de expresión de las que hace uso. En este sentido podría decirse 
que el artivismo desarrolla una retórica plástica de interpelación que atraviesa, tanto las corpo-
ralidades como el espacio y el contexto político, por eso debe concebirse en su combinación 
compleja de arte y activismo. 

Lo anterior no quiere decir que el arte no esté politizado o que no impulse una acción política 
en sí mismo. De hecho, en momentos específicos de la historia, como lo ejemplificaremos a 
continuación, determinadas obras han provocado una cierta forma de identificación o de re-
chazo y esto ha hecho que ‘arte’ y ‘activismo’ hayan estado vinculados, pero de una forma casi 
iconoclasta, contraria al artivismo contemporáneo que se expresa de manera política a través 
de una visualidad artística propositiva. Con iconoclasia,6 más allá del sentido teológico intrínse-
co, nos referimos en este caso al carácter netamente político que impulsa a querer destruir una 
obra como forma de manifestación y desagravio. Las obras artísticas, contienen en ese sentido 
cierta ritualidad que suscita contemplación, pero también reacciones, que en ciertos casos, 
pueden ser de afección, y en otros, también de rabia, e incluso de violencia.7

Un ejemplo de esto es que en los últimos años, aunque no ha sido el único momento en la 
historia, diferentes grupos activistas ambientalistas han atacado a pinturas icónicas. En enero 
del 2024 el grupo “Respuesta alimentaria” arrojó sopa a la Mona Lisa (Leonardo da Vinci, 1503-
1506, óleo sobre álamo, 77 × 53 cm, Museo del Louvre, París). También en el 2022 el grupo 
“Stop oil” tiró dos latas de tomate a los Girasoles de Vincent van Gogh (1888, óleo sobre lienzo, 
93 x72 cm, Neue Pinakothek, München). Pero ya mucho antes se había pintado de rojo la frase 
“Kill Lies All” sobre el Guernica de Pablo Picasso (1937, óleo sobre lienzo, 349 x 777 cm, Museo 
Reina Sofía, Madrid) cuando fue exhibido en Nueva York en 1974. Un integrante del colectivo 
“Art workers” lo hizo para protestar contra el indulto que se le otorgó a un oficial estadouniden-
se por la masacre de Mỹ Lai durante la guerra de Vietnam. También en 1914 la sufragista Mary 
Richardson había rasgado con un cuchillo la Rokeby Venus de Diego Velázquez (ver figs. 1 y 2) 
después de la Revolución de 1917, agitprop se refiere a las estrategias de comunicación política que utilizan diversos medios artísti-
cos para difundir ideas revolucionarias entre las masas. Se recomienda consultar el extenso trabajo de Kenez, Peter. 1985. The Birth 
of the Propaganda State: Soviet Methods of Mass Mobilization, 1917-1929. New York: Cambridge University Press. 
6	  Sobre el tema véase el capítulo “Imagen e Ideología” del libro Iconología (1986) de W.J.T. Mitchell, en donde señala el 
problema de la relación entre ideología e iconología y su influencia en la elaboración de una “teoría de la imagen” (1986, 203). Sobre 
el culto a las imágenes, su relación teológica y política y el poder de las imágenes con respecto a su representación. Véase tam-
bién el libro Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst (1990; trad. al español 2009) de Hans Belting y el 
capítulo “Die Bilderfrage“ del libro Was ist ein Bild? (1994) de Gottfried Boehm.
7	  Sobre esto véase: Freedberg, David. 1989. The power of images: studies in the history and theory of response. Chicago: 
University of Chicago Press.



9
INTRO

DUCCIÓ
N

8
 / 2025

para llamar la atención y denunciar la hipocresía que significaba, según su opinión, que el óleo 
recibiera más respeto que los cuerpos de las mujeres en la época (McCormack 2021, 26).

  
 También como parte de las protestas sociales en América Latina, se han desmantelado o 
pintado esculturas que remiten a un pasado colonial. Pero, asimismo hay casos en los que 
diferentes obras se han reubicado como parte de políticas gubernamentales oficiales. Esto 
sucedió en el 2021 en la Ciudad de México en donde se inició el proyecto (liderado por Claudia 
Sheinbaum, en ese entonces jefa de gobierno y ahora actual presidenta) de retirar la estatua 
de Cristóbal Colón de la glorieta del Paseo de la Reforma, para reemplazarla por una réplica de 
la Joven Amajac (1450-1521, talla sobre granito, 200 x 49 x 28 cm), una escultura huasteca 
de una mujer indígena vinculada con la diosa Tlazoltéotl y que fue encontrada fortuitamente en 
enero de ese mismo año en el municipio de Álamo Temapache (Guillén 2021). A pesar de las 
polémicas8 que causó esta decisión en los movimientos feministas que cuestionaban que las 
intenciones políticas de esta sustitución estaban disfrazadas de una conveniente conciencia 
decolonial (Rozental 2023, 273), es significativo el debate que generó el desmantelamiento y 
sustitución de la escultura de Colón por la de la Joven Amajac en el sentido en que vincula el 
espacio urbano con la forma en que es ocupado y la identificación o el rechazo, pero sobre 
todo, la movilización que esto produce en la población civil.
8	  Sobre el origen de la escultura y su hallazgo véase el artículo de prensa del diario El País: “‘La joven de Amajac’: la historia 
detrás de la escultura hallada entre naranjos que sustituirá a Colón en Reforma” escrito por Beatriz Guillén el 17 de octubre de 2021: 
https://elpais.com/mexico/2021-10-17/la-joven-de-amajac-la-historia-detras-de-la-escultura-hallada-entre-naranjos-que-sustitu-
ira-a-colon-en-reforma.html. Sobre los diferentes movilizaciones y demandas civiles que causó la propuesta del desmantelamiento 
de la escultura de Colón y la que sería su reemplazo culminando en la escultura de la Joven Amajac, véase el artículo: “La némesis 
de Colón” de Sandra Rozental (2023). También sobre los “antimonumentos” y la de memoria en conexión con el espacio urbano y un 
cuestionamiento por la identidad véase Fernando Gutiérrez: “Spaces for resistance, places for remembering: The antimonumento in 
Mexico City” (2024). 

Fig. 1. (Izq.) Fotografía de autoría anónima, detalle de la Rokeby Venus de Diego Velázquez rasgada en 1914. Publicada en London 
Life Magazine (January-March 1966). Tomada de McCormack 2021, 26.
Fig. 2. (Der.) Diego Velázquez, Rokeby Venus/La Venus del espejo, 1647-51, óleo sobre lienzo, 122, 5 x 177 cm, National Gallery, 
London. Tomada de: https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/diego-velazquez-the-toilet-of-venus-the-rokeby-venus).



10
M

ARÍA ISABEL G
AVIRIA / ALM

ENDRA ESPINO
ZA RIVERA

8
 / 2025

Con los ejemplos anteriores queremos mostrar, que el arte y los actores que están implicados 
en él tejen una relación con la forma en que culturalmente nos concebimos dentro de las socie-
dades, independientemente de la cercanía, distancia o conocimiento que se tenga en particular 
con una obra. Las obras de arte se vuelven íconos que forman una percepción, una forma de 
pensar y “legitiman un orden social” (Pollock 2001, 47). Las obras contienen un “inconsciente 
político” por la relación existente entre la ideología y la forma (Jameson 1982, 62). Por tal razón, 
aunque una obra de arte, en un entendimiento tradicional, es un objeto, a primera vista inmóvil, 
que aparentemente ‘no quiere nada de nosotros’, su carga política obliga a reaccionar frente a 
ellas como respondiendo a una provocación. Se puede vincular el ataque a las obras de arte a 
una crisis de lo simbólico y a la necesidad de reordenar una narrativa (García Canclini 2010), por 
eso como simulación de un ataque a la forma de representación, las imágenes son un blanco, 
por su visibilidad y expresividad. Como lo dice McCormack, las obras de arte no son neutrales, 
muy por el contrario, son también indicadores de cómo nos relacionamos con una herencia cul-
tural (2021, 12). En ellas también se puede observar ciertas relaciones de poder, representadas 
en la cuestión estética que también van demarcando una sobreposición entre la ‘raza’, la clase 
y el género y las relaciones sociales que de allí se desprenden. 

Las obras de arte están ligadas a una cultura visual de la emoción, de ahí que despierten 
una intención que lleve admirarlas o, como en los casos anteriores, a atacarlas, a pintarlas, a 
derrumbarlas. Por esto, sería necesario pensar en conjunto la obra o la imagen con la teoría 
política de las emociones de Sara Ahmed. Para ella “las emociones no solo se experimentan 
como prácticas individuales, aunque haya una respuesta individual corporal frente a una sen-
sación de miedo, dolor, tristeza, etc.” (2015, 32). Para Ahmed, siguiendo a Durkheim (1996) 
las emociones están ligadas al cuerpo social o, podríamos decir, a un inconsciente político que 
también es colectivo para vincularlo al pensamiento jamesoniano. De ahí que desde la infancia 
se aprenda que hay ciertos animales u objetos que causan temor, pues su relación con ellos 
ya está inscrita en representaciones culturales y estéticas (en los cuentos infantiles, sumando 
la televisión y las redes sociales). En este sentido las emociones están ligadas a la visualidad y 
a la corporalidad que genera respuestas colectivas vinculadas también a un espacio por el que 
transitan los cuerpos.

En esto consiste la retórica artivista que queremos plantear con la edición de este monográfico, 
en generar una emocionalidad interpelada, que no solo está politizando el contexto social, sino 
que está cuestionando formas de representación. Como lo veremos con los artículos publi-
cados en este número, la manera en como proponemos entender el artivismo y su expresión  
—siguiendo a Delgado, Proaño, Expósito, Vindel y Vidal—, no consiste en una destrucción 
como reacción a una provocación, sino que responde de manera colectiva y reflexiva a un 
conflicto social, a través de manifestaciones artísticas que llaman a la visibilidad. Pero además, 
entendemos la potencia política y expresiva que tiene el artivismo aunado con el feminismo, 
pues concibe las vinculaciones entre el espacio, el territorio y el cuerpo, haciendo visible las pro-
blemáticas que de allí se desprenden. Su demanda política expresada de manera artística que 
apela a la emoción de la comunidad y une espacios de memoria y de resistencia develando las 
estructuras de las relaciones sociales que allí se desenvuelven (Proaño Gómez 2017, 52), son 



11
INTRO

DUCCIÓ
N

8
 / 2025

los elementos que reúne el artivismo y lo diferencian del activismo y del arte como entidades 
separadas.

Los estallidos sociales en Chile, Colombia, Perú (2019) por las crisis políticas en cada uno de 
los países, el creciente número de feminicidios9 y las situaciones de violencia y de falta de ga-
rantías para la vida, hace que las acciones sociales que permitan la manifestación de la pobla-
ción se vuelvan cada vez más necesarias. En América Latina el artivismo se ha convertido cada 
vez más en una herramienta indispensable para pensar los diferentes contextos, violencias y 
necesidades del continente. La siguiente fotografía de la Colectiva Granada (parte también de 
la muestra Reclaming the body 2021) muestra el cuerpo como un lienzo (fig. 3). Su mensaje “Ni 
tuya, ni de la yuta” hace alusión y se enfrenta a la violencia patriarcal del estado. “La yuta”, es el 
nombre que se usa despectivamente en Argentina para referirse a las fuerzas policiales. El uso 
de esta sentencia reclama y empodera el cuerpo femenino dejándonos entrever que la violencia 
machista no solo proviene por parte de individuos anónimos, sino que también denuncia e in-
crepa a la violencia de estado representada por los agentes de seguridad. En conjunto con los 
movimientos feministas y sus demandas sociales que les hacen frente a las crecientes políticas 
estatales neoliberales, y como tematizan también el conjunto de artículos que proponemos en 

este dossier, el artivismo pone en 
marcha estrategias de participa-
ción comunitarias que escenifican, 
reclaman y reivindican la represen-
tación del cuerpo y el territorio.10

9	  En lo que va del 2024 (enero-julio) en América Latina y el Caribe se registraron 2198 feminicidios. El mes con más femi-
nicidios fue enero 2024 (435) donde el 41.2% de ellos han ocurrido en Brasil. Véase estadísticas e informes sobre el estado de los 
feminicidios año a año y mes a mes en la página web de “El Mapa Latinoamericano de Feminicidios” (MLF). Esta plataforma es una 
herramienta de incidencia política que a través de la investigación cuantitativa y estadística, busca exigir a los Estados de América 
Latina y el Caribe el cumplimiento de sus obligaciones internacionales, conforme lo dispuesto por la Convención Interamericana para 
prevenir, sancionar y erradicar la violencia contra la mujer (Convención Belém do Pará) https://mlf.mundosur.org/lupa 

10	  Sobre esta noción que vincula el cuerpo y el territorio desde una mirada feminista y política con las demandas sobre 
la tierra en América Latina véase: Bayón, Manuel y Delmy Tania Cruz, eds. 2020. Cuerpos, Territorios y Feminismos. Compilación 
latinoamericana de teorías, metodologías y prácticas políticas. Ecuador: Clacso-Abya- Yala. También: Caretta, Matina Ángel y Sofía 
Zaragocín. 2021. “Cuerpo-Territorio: A Decolonial Feminist Geographical Method for the Study of Embodiment.” Annals of the 
American Association of Geographers 111(5): 1503-1518. Desde una perspectiva literaria véase también Amaro, Lorena y Fernanda 
Bustamante, eds. 2024. Carto(corpo)grafías. Nuevo reparto de las voces en la narrativa de autoras latinoamericanas del siglo XXI. 
Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-Vervuert. En él, como su nombre lo dice, realizan una cartografía de la literatura contemporánea 
escrita por mujeres en donde se explora la relación con el cuerpo, los afectos y las resistencias. 

Fig. 3. Colectiva Granada (autoría fotográfica 
desconocida): sin título. (Fotografía exhibida en 
la exposición itinerante Wir Kämpfen por primera 
vez en el 2018 en Berlín, con el colectivo Karne 
Kunst y también en Heidelberg 2022 en el marco 
de la muestra Reclaiming de Body feminism, 
community, and territory organizada por el 
colectivo Un curso propio y el Romanisches 
Seminar (Universität Heidelberg) en colaboración 
con Karne Kunst.



12
M

ARÍA ISABEL G
AVIRIA / ALM

ENDRA ESPINO
ZA RIVERA

8
 / 2025

Feminismo y artivismo
La motivación que nos convocaba en la exhibición y ahora en este monográfico era visibilizar 
en Heidelberg y en su comunidad universitaria, los acontecimientos que vienen ocurriendo en 
la última década con los movimientos feministas latinoamericanos, y el rol que las artes han 
jugado dentro de estas movilizaciones sociales. Como segundo impulso, nos interesaba abrir 
la discusión y la reflexión en torno a cómo el feminismo latinoamericano ha marcado la agenda 
política y cultural de lo que va del siglo XXI en el continente y en el mundo.

El material que teníamos en nuestras manos (fotografías, objetos gráficos y textiles) estaba car-
gado de narrativas que recogían o mostraban acciones artivistas que llamaban imperiosamente 
a reclamar el cuerpo, su lugar, su disidencia, y sus significados desde la práctica artística y con 
una perspectiva feminista decolonial. Si bien la exposición en sí misma no podía mostrar exac-
tamente la carga espacial, móvil e disruptiva del acto performático que implican las acciones 
artivistas, sí ofrecía una documentación que se aproximaba a mostrar el impacto de dichas ac-
ciones en las fotos o en los tejidos, aunque no estuvieran ocurriendo sincrónicamente. En este 
contexto, y para crear la exhibición, articulamos el material dentro del marco del movimiento 
político y filosófico especialmente del feminismo decolonial. Pensamos que para la compren-
sión de lo que hacen las prácticas artísticas es necesario situarlas (Haraway 1988), con el fin de 
comprender sus significados y sus efectos en el espectador, y en el caso de las piezas aquí en 
cuestión, en los efectos sociales. 

Como plantea Griselda Pollock en la introducción de Vision and Difference: “la práctica debe 
situarse como parte de las luchas sociales entre clases, razas y géneros que se articulan con 
otros lugares de representación” (1988, 9).11 También, nos preguntamos qué hacía cada una 
de estas prácticas de arte colaborativo y qué significados producían, el cómo y para quién, sin 
quedarnos en el mero análisis semiótico, ni arriesgarnos a perder el contacto con la socialidad 
de las prácticas artísticas que deseábamos compartir lo más fidedignamente posible. Inspira-
das por propuestas como la de Pollock, posteriormente a la exhibición propusimos este mono-
gráfico como ejercicio colectivo y teórico de reflexión y escritura crítica para pensar más allá lo 
que nos había dejado y provocado Reclaiming the body. Con el fin de profundizar en nuestras 
posiciones feministas y decoloniales sobre el arte, lo político y lo femenino, convocamos a las 
autoras a plasmar sus ideas en esta edición de Miradas 8. En este número participan aquellas 
investigadoras que presentaron sus ponencias durante nuestra exhibición, algunas de nuestras 
compañeras de Un curso propio, y otras pensadoras del arte, del feminismo y los estudios cul-
turales y literarios que se sumaron a este proyecto.

Durante el proceso de cuidado curatorial de la exhibición, nutrido por el diálogo con cada pieza 
creada de manera colectiva y con mensajes que nos parecían claros y fuertes, reflexionamos 
sobre lo que significa reclamar el cuerpo. Este reclamo implica la construcción de una imagen 
propia de lo femenino, desafiando la ‘mirada masculina’12 en el arte y en las representaciones 
11	  Traducción propia del original: “the practice must be located as part of the social struggles between classes, races, gen-
ders articulating with other sites of representation.”
12	  El término ‘male gaze’ o mirada masculina, fue acuñado por la teórica del cine Laura Mulvey en su libro: Visual and Other 
Pleasures. Language, Discourse, Society. Mulvey postuló que, en el séptimo arte, tanto espectadores como trabajadores de la 



13
INTRO

DUCCIÓ
N

8
 / 2025

culturales, que históricamente han modelado un cuerpo que aparece únicamente como objeto 
de contemplación. En el cine (sobre todo de los ochenta, pero que incluso se puede seguir 
aplicando para la actualidad), como lo muestra Laura Mulvey, el cuerpo femenino es desmem-
brado por el lente de la cámara al enfocarse exclusivamente en una parte del cuerpo femenino 
(1989). Esto ocasiona un procedimiento metonímico en el que la parte habla por el todo y con-
vierte en tropo la mutilación del cuerpo femenino como imaginario cultural. Esta violencia visual 
de la fragmentación es analizada por Rosi Braidotti, quien ve en esta mutilación escópica un 
problema, no solo porque el cuerpo femenino termina siendo representado como una ausencia 
simbólica (2000, 94), sino también porque la reunificación de este montón de partes –bajo las 
que se adquiere un carácter de sujeto–, solo adquieren sentido bajo “el orden simbólico que es 
falocéntrico y su identificación con él” (42).

De manera que la ‘male gaze’ se vuelve peligrosa en la ambivalencia en la que por un lado 
perpetra la violencia, pero se erige como la única mirada que garantiza una legitimización. Res-
pondiendo desde una propuesta artivista el reclamo del cuerpo se vuelve esencial. Un ejemplo 
de esto se observa en la propuesta de la Colectiva Las Niñas (Chile) (fig. 4). En su intervención 
performática se pueden observar sus cuerpos desnudos, pero seccionados con cinta adhesiva 
y sus cabezas cubiertas con capuchas negras. En este acto se visibiliza una “violencia sim-
bólica” (Segato 2003, 40) que se termina encarnando en los cuerpos que aparecen en la foto 
y cuyo propósito es denunciar. Como telón de fondo, detrás de las cuatro manifestantes que 
muestra la fotografía, se escribe en una pancarta la consigna: “En nuestros cuerpxs se gesta la 
revolución”, como declaración del reclamo de la corporalidad. 

 
 

Tanto en la exhibición, como también en los artículos de este número, el artivismo se convierte 
en una herramienta usada por una diversidad de mujeres y disidencias sexuales, que le da 
forma a sus demandas individuales y colectivas sobre las opresiones patriarcales. A través de 
las acciones artivistas se puede reflexionar conjuntamente sobre cómo lo personal se vuelve 
político (ver Hanisch 1969), expresando una “conciencia atenta de las identidades en conflicto 
y entrelazadas, utilizándose para crear nuevos ángulos de visión que desafíen los modos de 
industria, representan a un sujeto masculino, el que moldea a la figura de la mujer en la pantalla como el objeto de deseo de aquella 
‘mirada masculina’. Es decir, la construcción de las representaciones de las mujeres en un film se moldea desde un punto de vista 
masculino (1989, 10). 

Fig.4. Colectiva Las Niñas (Chile). Fotografía exhibida 
en la exposición itinerante “Wir Kämpfen” por primera 
vez en el 2018 en Berlín, con el colectivo Karne Kunst y 
también en Heidelberg 2022 en el marco de la muestra: 
“Reclaiming de Body feminism, community, and territory” 
organizada por el colectivo Un curso propio y el Roman-
isches Seminar (Universität Heidelberg) en colaboración 
con Karne Kunst. (se desconoce la autoría de la foto).



14
M

ARÍA ISABEL G
AVIRIA / ALM

ENDRA ESPINO
ZA RIVERA

8
 / 2025

pensamiento opresivos” (Sandoval y Latorre 2008, 83).13 Los colectivos expuestos y demás 
ejemplos que se analizan en los artículos, se caracterizan por configurar lo que Lorena Verzero, 
también colaboradora de este número, llama “un tipo de activismo artístico que desafía no solo 
definiciones de ciudad(anía), de corporalidad y de virtualidad, sino también la noción de arte y 
la de experiencia estética como actividad relativamente autónoma de las lógicas dominantes” 
(2002, 15).

Por una parte, siendo el activismo la máxima expresión de la praxis política humana y ciudada-
na, este busca promover, apoyar y defender causas que generan cambios sociales, políticos, 
económicos o ambientales. Destacan los movimientos de derechos civiles y sociales del siglo 
XIX, así como los movimientos de los derechos civiles en Estados Unidos, el feminismo y las 
protestas contra la guerra de Vietnam en la segunda mitad del siglo XX (Tilly, Castañeda & 
Wood 2019). En el caso de América Latina y en los últimos años, el activismo de los diversos 
movimientos feministas se ha concentrado en combatir la violencia de género, el feminicidio y 
las problemáticas ambientales y territoriales que afectan a todo el continente (Chenou y Cepe-
da-Másmela 2019).14

 
Como vemos en esta fotografía (fig. 5), la colectiva Conejo Clandestino, realiza jornadas de bor-
dado en espacios públicos como forma de manifestación política y materializan sus demandas 
a través de piezas textiles. También en Colombia15 y Argentina16 el tejido ha sido fundamental 
para el reclamo de los desaparecidos del conflicto armado y la dictadura. A diferencia de lo 
13	  Traducción propia de la original: “expresses a consciousness aware of conflicting and meshing identities and uses these 
to create new angles of vision to challenge oppressive modes of thinking.” 
14	  Un ejemplo notable del reciente activismo en América Latina es el movimiento feminista “Ni Una Menos”, que surgió en 
Argentina en 2015 y se extendió rápidamente por toda la región. Este movimiento se enfoca en combatir la violencia de género y los 
feminicidios. –.
15	  Véase Bustos, Tania, Cristina González, Olga Jaramillo y Diana Palacio. 2022. “Haceres textiles para inventarse la vida en 
medio del conflicto armado colombiano.” Estudios Atacameños 68 (2022): 1-23. También Olalde, Katia. 2022. “Putting Memories in 
Motion: Embroidered Handkerchiefs for the Dead and the Disappeared in Mexico.” Miradas. Revista de Historia del Arte y de la Cul-
tura de las Américas y la Península Ibérica 6, número monográfico Cuerpos/Modas en las Américas (2022): 168-198. https://journals.
ub.uni-heidelberg.de/index.php/miradas/article/view/85778.  
16	  Véase el libro de Perassi, Emilia y Giuliana Calabrese. 2017. Donde no habita el olvido. Herencia y transmisión de testimo-
nio en Argentina. Ledizioni: Milán.

Fig. 5. Colectiva Conejo Clandestino (México). Fotografía 
exhibida en la exposición itinerante Wir Kämpfen por 
primera vez en el 2018 en Berlín, con el colectivo Karne 
Kunst y también en Heidelberg 2022 en el marco de la 
muestra Reclaiming the Body – feminism, community, 
and territory organizada por el colectivo Un curso propio 
y el Romanisches Seminar (Universität Heidelberg) en 
colaboración con Karne Kunst. (se desconoce la autoría 
de la foto).



15
INTRO

DUCCIÓ
N

8
 / 2025

que ocurre en un espacio de consumo artístico formal y cerrado como un teatro o una sala de 
concierto, pero también en el de la institucionalización de los saberes y las prácticas (escolar, 
médica, familiar, eclesiástica), las acciones político-estéticas de estos colectivos (feministas) se 
conforman en el espacio público. Por otro lado, se trata de tomarse los espacios por medio 
de expresiones que, por su originalidad, la novedosa exploración de técnicas y lenguajes, y 
sobre todo por vincular a numerosas mujeres, transforman el arte político en una experiencia 
colectiva, creando desde un principio comunidad y llevando a las mujeres a recuperar su ‘terri-
torio’ y a hacer demandas políticas desde oficios que tradicionalmente han sido considerados 
domésticos.

Por otra parte, si se entiende al artivismo como la fusión entre arte y activismo, en la cual las 
prácticas artísticas toman una dimensión política y social –como lo hemos planteado en con-
junto con Delgado 2013, Proaño Gómez 2017 y Verzero 2002–, se podría decir que en América 
Latina el artivismo parece estar presente desde hace varias décadas como herramienta para 
abordar temas que pertenecen al campo del activismo político. En un territorio con un pasado 
colonial y un presente neoliberal, la denuncia contra la desigualdad, la violación sistemática de 
los derechos humanos y la destrucción del medioambiente ha tomado varias formas y expre-
siones artísticas (Capasso y Bugnone 2016). Las y los artivistas de la región a menudo trabajan 
en espacios públicos, utilizando murales, intervenciones urbanas y performances para conectar 
directamente con las comunidades y desafiar las narrativas históricas de dominación. Es decir, 
la temporalidad, el contexto histórico y político, los movimientos sociales como el feminismo, y 
las mismas prácticas artísticas que responden a lo anterior vienen a hacernos repensar aquella 
relación entre arte y política (Richard 2013). En este sentido el activismo y el artivismo que se 
desarrolla en Latinoamérica, dada su situacionalidad, vienen a replantear y a cuestionar la his-
toria y teoría del arte desde la mirada occidental. Con relación a lo estético, punto relevante en 
nuestra exhibición, este deja huellas de producción, circulación e inscripción de imágenes que 
separan a las formas estéticas de otras prácticas significantes, estableciendo “alguna distinción 
valorativa entre las respectivas motivaciones y realizaciones de sentido, entre las diferentes ex-
periencias de lectura que marcan cada práctica” (2013, 140).

En cuanto a la perspectiva feminista decolonial que contiene este monográfico, las colectivas 
artivistas reclaman sus cuerpos y territorios, desde distintas trincheras e historicidades que 
reflexionan sobre cómo el sometimiento de los cuerpos de las mujeres, también están atrave-
sados por el hecho colonial y patriarcal (Espinosa Miñoso 2022). Dichos cuerpos vacilan en una 
amplia gama de identidades y contribuyen a la tarea decolonizadora del conocimiento práctico, 
y por qué no, teórico de mujeres de color (Lugones 2008) o de mujeres del tercer mundo (Mo-
hanty 2023). El reclamo del cuerpo y del territorio, expresado en diferentes maneras técnicas y 
estéticas, profundiza en la idea de que el cuerpo es un territorio-lugar, de vivencia, emociones 
y sensaciones, dándole así al cuerpo una posición de resistencia que permite establecer es-
trategias de toma de conciencia que llevan a acciones de liberación colectiva (Cruz; Vázquez; 
Ruales; Bayón Jiménez y García-Torres 2017). En este sentido, estas propuestas rompen con 
el dualismo corporal, reclamando que la existencia igualmente no lo es (Le Breton 2002). El 
artivismo presenta un desafío para el feminismo decolonial en tanto resignifica los espacios tra-



16
M

ARÍA ISABEL G
AVIRIA / ALM

ENDRA ESPINO
ZA RIVERA

8
 / 2025

dicionalmente coloniales proponiendo otras formas de habitarlos. Visibiliza y pone en contexto 
fenómenos ocultos por la colonización y los desarticula. De igual manera, para la historia del 
arte, y en especial para la historia del arte feminista, el artivismo supone una diversificación de la 
estética de lo femenino y en términos de la producción y sobre el arte desplegado en las calles 
con una perspectiva de género. 

El feminismo desde el Sur ha materializado de manera clara que el cuerpo está en el centro 
de la acción individual y colectiva, en el centro del simbolismo social, poniendo en el centro el 
análisis de la ahistoricidad de los cuerpos femeninos en el contexto post-colonial y capitalista 
(Gago 2020). Los movimientos feministas de las mujeres de color han venido a subvertir los 
imaginarios del cuerpo occidental moderno como lugar de incisión, como aquella “parte indi-
visible del sujeto, el factor de individuación en colectividades en las que la división social es la 
regla” (Le Breton 2002, 8).

Para nosotras fue clara la orgánica simbiosis que existe entre el artivismo y el feminismo en un 
contexto territorial e histórico fértil, donde el cuerpo y su performatividad eran protagonistas 
(Parker y Pollock 1987). Otro elemento imprescindible para la curaduría de lo que fue la exhibi-
ción, y posteriormente para la escritura y edición de este monográfico, fue el mensaje fuerte y 
claro contenido en cada pieza: una denuncia a la violencia patriarcal y el feminicidio. La imagen 
del terror feminicida evidente en las fotografías de la exhibición y en la resistencia artivista, nos 
recordaron la definición de la violencia patriarcal contenida en la introducción de Marcela Lagar-
de en el libro Terrorizing Women: Feminicide in the Américas editado por Rosa Linda Fregoso y 
Cynthia Bejarano, la cual: “es a la vez pública y privada, e implica tanto al Estado (directa o indi-
rectamente) como a los autores individuales (agentes privados o estatales); por tanto, abarca la 
violencia interpersonal sistemática, generalizada y cotidiana” (2010, 5).17 A partir de los diversos 
acercamientos al concepto de feminicidio, la trama entre las estructuras políticas, sociales y 
económicas que reproducen la violencia contra las mujeres se han hecho cada vez más claras, 
pero también más complejas, por lo que nos fue necesario una perspectiva interseccional si-
tuada (Haraway 1988. Yuval-Davis 2006; 2015) que nos permitiera entender cómo la violencia 
machista impacta de manera diferente a cada colectividad y a cada cuerpo femenino (Lagarde 
2010). 

La imagen de la Colectiva Canal Autónoma Feminista (CAP), ejemplifica la combinación entre la 
puesta en escena performática y la denuncia social (fig. 6). CAP emula los cuerpos semi-desnu-
do, ensangrentados, mudos, de mujeres víctimas del feminicidio. Cada una ‘representa’ a una 
asesinada portando una hoja con su nombre, edad y como le fue arrebatada la vida.

17	  Traducción propia del texto: “that is both public and private, implicating both the state (directly or indirectly) and individual 
perpetrators (private or state actors); it thus encompasses systematic, widespread, and everyday interpersonal violence” (Lagarde 
2010, 5).



17
INTRO

DUCCIÓ
N

8
 / 2025

Igual que esta fotografía, la 
exhibición abrió una mul-
tiplicidad de debates, dis-
cursos y pensamientos que 
nos invitan a reflexionar y 
problematizar, por un lado, 
la cultura de la violencia 
machista, pero también a 
instalar desde los márge-
nes y lo subalterno, otros 
saberes que emergen a 
diario en el devenir de lo 
social. Una de las grandes 
conclusiones y develacio-
nes de este análisis entre la 
teoría feminista decolonial, 
las obras de las colectivas 
artivistas en la exhibición y 
las autoras de este número 
fue que ambas, arte y po-

lítica “caminan preguntando” (Vuorisalo-Tiitinen 2006), dialogando y reflexionando, al mismo 
tiempo que toman acciones directas mediante la intervención colaborativa. Una perspectiva 
feminista pensada, desde la historia del arte por parte de autoras como Griselda Pollock (1987) 
y Catherine McCormack (2021), y desde la sociología de la imagen como lo hace Silvia Rivera 
Cusicanqui (2015), permite abrir nuevas prácticas visuales en la que es posible pensar la histo-
ria del arte y la teoría de la imagen bajo el ejercicio del arte conectado con el activismo político.

La conocida colectiva argentina Ni Una Menos18 llamó desde muy temprano a reconocer el ca-
rácter transnacional del feminicidio, así como los derechos reproductivos lo que produjo que la 
llamada marea verde consiguiera la aprobación del aborto “legal, gratuito y seguro” en el país. 
Ni Una Menos ha desafiado la lógica individualista y corporal (Le Breton 2002), quebrando la 
división entre lo privado y lo público, donde los actos de resistencia colectivos quiebran la do-
mesticación neoliberal de la vida pública (Knierderbein y Hou 2018). Al igual que Ni Una Menos, 
las artivistas de Reclaiming the body modelan radicalmente la forma del compromiso de la po-
lítica colectiva volviéndola creativa y colaborativa, re-politizando el espacio público identificando 
y resistiendo a la individualización para así eliminar las causas sistemáticas de la violencia de 
género bajo la lógica colonial y neoliberal.

18	  Ni Una Menos es un colectivo argentino feminista que nace ante el hartazgo por la violencia machista, que tiene su punto 
más cruel en el femicidio. El colectivo se consolida, con sus muchas expresiones regionales, como parte de un movimiento histórico, 
con hitos organizativos fundamentales en las tres décadas de Encuentros Nacionales de Mujeres y en la Campaña Nacional por el 
Derecho al Aborto legal, seguro y gratuito.

Fig. 6. Colectiva Canal Autónoma Feminista (Chile). Fotografía exhibida en la exposición 
itinerante Wir Kämpfen por primera vez en el 2018 en Berlín, con el colectivo Karne Kunst 
y también en Heidelberg 2022 en el marco de la muestra Reclaiming the Body – Femi-
nism, Community, and Territory organizada por el colectivo Un curso propio y el Roman-
isches Seminar (Universität Heidelberg) en colaboración con Karne Kunst. (se desconoce 
la autoría de la foto).



18
M

ARÍA ISABEL G
AVIRIA / ALM

ENDRA ESPINO
ZA RIVERA

8
 / 2025

Por su parte la colectiva LasTesis19 desde un comienzo hizo uso explícito del arte como medio 
colectivo de creación y protesta, como fue la emblemática creación e intervención de Un Vio-
lador en tu Camino20, performance compuesta con una estética que increpa a la justicia y una 
coreografía que cohesiona a la colectividad. Toda una puesta en escena que no dejó indiferente 
a los transeúntes al pasar por plazas y calles, tanto por la narrativa escabrosa de la violencia 
de género como por el impacto de escuchar el cántico de una marea moviéndose sincrónica-
mente. El poder de esta performance no solo traspasó fronteras e idiomas, sino que también es 
el mejor ejemplo del poder del artivismo colaborativo y de cómo la experiencia estética puede 
transformar la percepción pública, entregando conocimientos que desafían las convenciones 
cognitivas, sociales y políticas (Kester 2011). 

Ni Una Menos y LasTesis, cuyo trabajo es muy conocido y le ha dado la vuelta al mundo, com-
binan la intervención del espacio público acompañada de acciones virtuales donde mujeres y 
disidencias, transforman sitios donde ellas son diariamente sujetas de violencia, compartiendo 
experiencias y conocimientos, y empoderando y empoderándose al mismo tiempo. De igual 
manera las colectivas que acompañaron la exhibición y cuyo trabajo aparece también citado y 
analizado en algunos de los artículos aquí presentados, realizan un trabajo de artivismo político 
de importancia para su comunidad, aunque en ocasiones no es tan conocido.

Para nosotras, Un curso propio, desde nuestras posicionalidades con el feminismo, como mu-
jeres migrantes, en convivencia e intercambio con nuestras compañeras del “norte global” (de 
Castro 2020), y como estudiosas y pensadoras sobre el campo de las producciones artística y 
culturales con, la curaduría de Reclamining the body y la edición de este monográfico pensa-
mos profundamente en las perspectivas interseccionales situadas y culturales que debían guiar 
la exhibición y la escritura de este número, con el desafío de poder compartir el trabajo de las 
colectivas siendo fieles a sus propios procesos e intenciones. 

Los artículos del monográfico
La sección de artículos reúne siete textos que reflexionan sobre el artivismo feminista como 
práctica situada en la intersección entre el arte y el activismo político. Desde diversos enfoques, 
cada contribución aborda cómo las formas artísticas, sean textiles, performáticas, audiovisuales 
o conceptuales, se convierten en herramientas para resignificar imaginarios patriarcales, resistir 
violencias estructurales y repolitizar los espacios públicos y privados. A través de estas explo-
raciones, se teje un relato colectivo, que junto con la exhibición que le dio lugar a este espacio 
de reflexión, conecta lo personal con lo político, cuestiona las representaciones hegemónicas 
y aboga por nuevas posibilidades de justicia social, memoria histórica y descolonización de los 
lenguajes artísticos y simbólicos. Así, como una forma de concluir la reflexión sobre el reclamo 
del cuerpo, los textos aquí presentados reflexionan agudamente problemas teóricos y prácticos 

19	  LasTesis es un colectivo artístico, interdisciplinario y feminista chileno, compuesto por Dafne Valdés Vargas, Paula Cometa 
Stange y Sibila Sotomayor Van Rysseghem. El colectivo se dedica a difundir tesis y demandas feministas a través de la performance 
y la videoperformance, combinando artes escénicas, sonoras, gráficas y visuales, con la historia, la filosofía y las ciencias sociales.
20	  Recomendamos el siguiente articulo colgado en la web de Lastesis donde profundiza sobre su performance y el impacto 
de este para el movimiento feminista internacional https://www.aljazeera.com/news/2019/12/20/chiles-a-rapist-in-your-path-chant-
hits-200-cities-map 



19
INTRO

DUCCIÓ
N

8
 / 2025

del feminismo que atraviesan la política, la memoria y los trabajos de cuidado, expresados en la 
diversidad e hibridez de las acciones artivistas. 

En su artículo, “Los textiles feministas contra la violencia de género: engramas de memoria, tes-
timonio y afecto”, Karen Saban (Universidad de Heidelberg) realiza un trabajo genealógico del 
bordado y los textiles a través de algunos colectivos feministas de América Latina. En su texto la 
autora demuestra cómo el arte textil se ha convertido una forma de protesta y activismo contra 
la violencia de género y los feminicidios. Inspirados en movimientos históricos como las Madres 
de Plaza de Mayo y las Arpilleras, muestra cómo los colectivos contemporáneos emplean el 
bordado, una actividad tradicionalmente femenina y doméstica, para honrar públicamente a las 
víctimas y reclamar justicia. A través de su trabajo, transforman símbolos, considerados ante-
riormente de sumisión, en herramientas poderosas de resistencia y empoderamiento, creando 
memoriales portátiles que conectan el duelo privado con la denuncia pública. 

“Abrir grietas en la oscuridad: afectos de la memoria y resistencias frente al negacionismo en 
Chile desde el activismo feminista del Colectivo ‘Cueca Sola’” es el nombre que Milena Gallardo 
(UAHC, Chile) y Tania Medalla (UMCE, Chile) le han dado a su contribución para reflexionar a 
través del colectivo Cueca Sola, del que también hacen parte, sobre las prácticas activistas y de 
memoria en torno a la conmemoración de los cincuenta años del golpe de Estado en Chile y el 
escenario actual del rechazo a la reforma constituyente. La cueca es un baile tradicional del que 
se apropió la dictadura de Pinochet. Sin embargo, el 8 de marzo de 1978, la cueca sola se dan-
zó en contra de la represión dictatorial para preguntarse por el paradero de los desaparecidos. 
A partir de este momento la cueca sola se convirtió en una expresión de resistencia, feminista 
y antidictatorial que, hasta la actualidad, con el colectivo, se sigue usando para intervenir el es-
pacio público, hacer frente al negacionismo político y reclamar por los derechos humanos. Para 
su propósito las autoras analizan dos intervenciones recientes del colectivo: Calles caminadas 
(2022) y 50 años, 50 cuecas solas (2023).

La contribución de Lorena Verzero (CONICET, Argentina) –“Artivismos feministas: Teatralidades 
para la liberación”– analiza tres colectivos del Cono sur: Cueca Sola (Chile), Diez de cada diez 
(Uruguay) y #Juntas, libres e iguales (Argentina). A partir de ellos examina cómo el performance, 
entendido como una forma de teatralidad feminista, las experiencias artivistas se embarcan en 
una politización y resignificación del espacio público, de las corporalidades y del espectador. El 
performance, usado como un lenguaje estético por los grupos artivistas feministas, es un ins-
trumento de denuncia que contribuye a hacer una crítica social, pero también genera lugares de 
memoria para despertar a las sociedades del neoliberalismo, que tal y como señala la autora, 
es uno de los principales propósitos artivistas. 

En su trabajo “Care work as art work: Polvo de Gallina Negra in the context of the feminist mo-
vement in 1980s Mexico-City” Tonia Andresen (Universidad de Bochum) describe y analiza al-
gunos de los performances llevados a cabo por el primer colectivo artístico feminista de México 
en los años ochenta, Polvo de Gallina Negra, cuyo objetivo fue problematizar y lograr trazar una 
relación entre el feminismo, la maternidad, la reproducción del trabajo y el arte. El nombre, Polvo 



20
M

ARÍA ISABEL G
AVIRIA / ALM

ENDRA ESPINO
ZA RIVERA

8
 / 2025

de Gallina Negra, hace alusión a una de sus primeras intervenciones en contra de la violencia 
hacia las mujeres. Retomando simbólicamente las prácticas de brujería, el colectivo realiza una 
receta para evitar el ‘mal de ojo’. A lo largo de su actividad artística, con especial énfasis en el 
performance Madre por un día, la autora analiza cómo el colectivo se concentra principalmente 
en repolitizar el trabajo del cuidado invisibilizado sobre todo con relación a la maternidad y pro-
blematiza las implicaciones de ser mujer-madre-artista. 

El quinto texto que conforma este monográfico es el de Almendra Espinoza (Universidad de 
Barcelona): “Feminist Artivism: The Personal is Political. Art, Decoloniality, and New Feminine 
Imaginaries”. En él, se propone examinar el artivismo como una zona de contacto entre el fe-
minismo, el arte feminista y la praxis política que implica su procedimiento y funcionamiento. 
Cuestionando los imaginarios y los estereotipos femeninos que la ‘male gaze’ y la sociedad 
patriarcal han impuesto como un deber ser, la autora vuelve a la consigna de “lo personal es 
político” para analizar el artivismo y el activismo en el arte. Para su propósito la autora se con-
centra especialmente en el análisis de la instalación Mujer Basura del colectivo La marcha de 
las putas (Buenos Aires).

En su contribución “Manifiesto: Hacia un video descolonial en El bembé del amor”, Katia Se-
púlveda (Instituto de Estudios Críticos, México) nos presenta un manifiesto para la realización 
descolonial del video, derivado de su pieza audiovisual “El bembé del amor”, basada en la ex-
periencia sentesica que propone la ‘aesthesis decolonial’. En su video analizado aquí a través 
de siete secuencias, se vincula la agencialidad política de la mujer afrocaribeña con la temática 
del amor, la sexualidad y la sensualidad. Mediante el video, que se convierte en la praxis visual 
de su manifiesto, se pone en diálogo el feminismo y la necesidad, vinculada a este, de poner en 
marcha una descolonización de la mirada dentro de la práctica audiovisual. 

Finalmente, el monográfico cierra esta sección con el artículo “Hacia una estética de la próte-
sis: imagen, feminismo y decolonialidad” de María Isabel Gaviria (Universidad de Gießen). En él 
toma en consideración la imagen y el funcionamiento de una prótesis como Denkfigur (literal: 
figura de pensamiento) para pensar de qué manera las imágenes que se han construido del 
sujeto femenino como un objeto pasivo, mudo, y sin autorrepresentación simbólica, funcionan 
a la manera de una prótesis que fija un imaginario patriarcal. Considerando su naturaleza ma-
terial y simbólica, la prótesis funciona como un mecanismo ambivalente que fija y oculta, pero 
que al mismo tiempo añade, reemplaza o moviliza. En este sentido, y desde la perspectiva 
del feminismo decolonial, se observa cómo estas imágenes que han funcionado como una 
ortopedia social, son retomadas por el activismo con el fin de darles un vuelco crítico. De esta 
manera la autora explora la posibilidad de plantear una “estética de la prótesis” en la que se 
contemple la formación de cuerpos disidentes y se reclame para sí una nueva praxis social del 
cuerpo femenino. 

La sección “Obras para recordar” presenta en este número un total de seis análisis. Dos de 
ellas estudian detenidamente dos fotografías de las colectivas artivistas que estuvieron pre-
sentes en la exhibición que dio origen a este número. El primer texto de Alejandra Rojas revisa 



21
INTRO

DUCCIÓ
N

8
 / 2025

la fotografía/poster “pala” de la serie Objetos que mujeres ya usaron para autodefensa de la 
Colectiva Armadas. El segundo es de Verónica Camarero, quien reflexiona sobre la potencia 
simbólica de un grabado de una vagina en la xilogragía/estampa Estamos choreadas de la 
colectiva del mismo nombre. Las demás obras, también desde una perspectiva feminista, es-
tán conformadas por, en primer lugar, el análisis de un vaso maya creado hacia 600 a.C. con 
representaciones de mujeres escribas. A partir de la vasija, las autoras, Natalia Martínez y Aylín 
Martínez, ponen en evidencia, que la condición social en la sociedad maya estaba determinada 
por una cuestión, no solo de género, sino también de clase. Esta pieza, al contrario de otras 
interpretaciones, evidencia que las mujeres de clase alta maya también ocupaban el rol de 
escribas y no solo desempeñaban un papel doméstico. En segundo lugar, se presentan los 
retratos de monjas del retablo de Santa Teresa del siglo XVIII, ubicado en la Iglesia La Soledad 
en Puebla, México. A partir de su análisis Isabel González explora la narrativa gestual del retablo 
enmarcado en el misticismo y la performatividad que se aprecia en los cuerpos de las monjas. 
A partir de allí la autora reflexiona sobre la agencia de las mujeres en la sociedad novohispana. 
Desde una perspectiva más contemporánea, esta sesión termina con dos performances. Uno 
del 2020, es el de Tanya Aguiñiga que con su cuerpo explora la “metabolización de la frontera”. 
La autora, Miriam Oesterreich, analiza cómo la artista, quien camina con un traje construido de 
cristal, recorre la frontera entre México y Estados Unidos. El traje destinado a quebrarse en el 
transcurso del performance hace las veces de metáfora dentro de la complejidad que implica la 
migración, la fragilidad y la relación con el cuerpo. El segundo texto y con el que cerramos esta 
sesión de obras, analiza la propuesta audiovisual “Ramita seca. La colonialidad permanente” 
(2019) de la chola paceña Bartolina Xixa, llamada así en honor a la luchadora social aymara Bar-
tolina Sisa. En su texto, Daisy Fajardo analiza cómo el video mezcla una composición musical 
y coreográfica en el que el personaje artísticx de Bartolina Xixa protesta por el descontento de 
las comunidades indígenas con relación al medio ambiente, la violencia, la apropiación cultural 
y racismo, pero además cómo la artista usa el transformismo como un manifiesto estético y 
social en contra del heteropatriarcado y la colonialidad.

Finalmente, el número cierra con dos reseñas. Una, escrita por Evelyn Amarillas, sobre el libro 
de Yanina Vidal Tiemblen: Las brujas hemos vuelto, publicado en Montevideo en el 2019, que 
se especializa en el análisis de tres performances artivistas en América Latina y reflexiona sobre 
el artivismo como una forma innovadora de presentar el arte con relación a la política, el feminis-
mo y la reactivación del espacio público desde una perspectiva de género. La segunda, escrita 
por Leslie-Marie Kritzer, lee críticamente el libro A flor de cuerpo: representaciones del género 
y de las disidencias sexo-genéricas en Latinoamérica, de Luciana Moreira y Doris Wieser y pu-
blicado en Madrid en el 2021. De manera interdisciplinar y con una perspectiva interseccional, 
el libro, como su nombre lo dice, problematiza las representaciones y disidencias de género a 
partir de la vinculación de los feminismos y la teoría queer. 

Con este monográfico esperamos que lxs lectores encuentren en cada uno de los textos y 
análisis de las obras una lectura provechosa para continuar la reflexión sobre el artivismo lati-
noamericano.



22
M

ARÍA ISABEL G
AVIRIA / ALM

ENDRA ESPINO
ZA RIVERA

8
 / 2025

Queremos aprovechar esta oportunidad para agradecer en primer lugar a Marcela Villanueva, 
directora de Karne Kunst y a Claudia Tribin, directora de Xochicuicatl en Berlín. Sin ellas y el 
trabajo de sus organizaciones, nuestra instalación y la escritura de este monográfico no habrían 
sido posibles, por eso, en pleno reconocimiento de su trabajo, les agradecemos su generosi-
dad por compartirnos el material fotográfico y textil, y por permitirnos hacer otra edición de esta 
muestra. Gracias a las reflexiones que se gestaron en la exhibición, este número de Miradas 8 
está dedicado al artivismo y al feminismo.

De igual manera queremos reconocer a todes y a lxs autorxs y dictaminadorxs, por su compro-
miso, disposición y sugerencias; por la paciencia en las distintas fases de revisión. Por supuesto 
queremos dar las gracias a las editoras de la revista, Franziska Neff y Miriam Oesterreich, quie-
nes desde el inicio se entusiasmaron con la idea de este número y han estado presentes acom-
pañándonos y aconsejándonos. Sin el apoyo activo de los asistentes académicos Vivien Bosse 
y Tobias Scholze de la Universität der Künste en Berlín y las prestadoras de servicio social Lizeth 
Alcocer Jiménez y Tanivet Jiménez Beceril en la Unidad Oaxaca del Instituto de Investigaciones 
Estéticas, de la UNAM, México, que se encargaron de la corrección de pruebas, cuestiones de 
formato, diseño y maquetación, el número temático no habría sido posible. También nos gusta-
ría agradecer especialmente al espacio Palais Rischer, perteneciente a la Asociación de Música 
Académica Stauffia en Heidelberg. En particular a Sofía y a Daniel que confiaron en nosotras 
y nos prestaron la sala que albergó nuestro sueño. También nos gustaría agradecer a Astrid 
Wind del HGGS (Heidelberger Graduiertenschule für Geistes und Sozialwissenschaften); a Jen-
ny Stümer y Felicitas Loest del CAPAS (Käte Hamburger Kolleg für Apokalyptische und Posta-
pokalyptische Studien) y al Romanisches Seminar de la Universidad de Heidelberg, quienes nos 
apoyaron financieramente con la exhibición, cuyas reflexiones toman forma en este número.

Finalmente, y de manera muy especial, nos gustaría mencionar que en estos tres años de 
existencia de Un curso proprio hemos sido acompañadas, apoyadas y queridas por distintas 
compañeras que se han sumado en diferentes fases y formas a nuestro proyecto colectivo. En 
nuestras sesiones, charlas y congreso, en el montaje y cuidado de la exhibición, así como la 
escritura de esta edición de Miradas han estado allí: Verónica Camarero, Victoria Matuschek, 
Evelyn Amarillas, Lisa Schumacher, Carla Rossmann, Lara Schwarzwald, Alejandra Rojas, Fa-
rina Stock, Pilar Mason, María Aragón, y muchas otras más. Muchas gracias por la sororidad y 
por pensarnos juntas en este camino.



23
INTRO

DUCCIÓ
N

8
 / 2025

Bibliografía

Ahmed, Sara. 2015. La política cultural de las emociones, traducido por Cecilia Olivares. 
México D.F: Universidad Nacional Autónoma de México.

Amaro, Lorena y Fernanda Bustamante, eds. 2024. Carto(corpo)grafías. Nuevo reparto de 
las voces en la narrativa de autoras latinoamericanas del siglo XXI. Madrid-Frankfurt: 
Iberoamericana-Vervuert.

Bayón, Manuel y Delmy Tania Cruz, eds. 2020. Cuerpos, Territorios y Feminismos. Compi-
lación latinoamericana de teorías, metodologías y prácticas políticas. Ecuador: Clacso-
Abya- Yala.

Bidaseca, Karina. 2021. La revolución será feminista o no será: la piel del arte feminista de-
scolonial. Italia: Prometeo Editorial.

Belting, Hans. 1990. Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst. 
München: C.H.Beck.

Boehm, Gottfried. 1994. “Die Bilderfrage.“ En Was ist ein Bild?, 325-343. München: Fink.

Braidotti, Rosi. 2000. Sujetos nómades: Corporización y diferencia sexual en la teoría femi-
nista contemporánea. Paidós: Buenos Aires.

Bustos, Tania, Cristina González, Olga Jaramillo y Diana Palacio. 2022. “Haceres textiles 
para inventarse la vida en medio del conflicto armado colombiano.” Estudios Atacame-
ños 68(2022): 1-23.

Capasso, Verónica & Bugnone, Ana. 2016. “Arte y política: un estudio comparativo de 
Jacques Rancière y Nelly Richard para el arte latinoamericano.” Hallazgos 13(2016): 
117-148. 

Caretta, Matina Ángel y Sofía Zaragocín. 2021. “Cuerpo-Territorio: A Decolonial Feminist 
Geographical Method for the Study of Embodiment.” Annals of the American Association 
of Geographers 111(5): 1503-1518.

Castro, Susana de. 2020. “Aposta Epistêmica: O Feminismo Descolonial de Yuderkys Espi-
nosa Miñoso.” Revista Ideação 42(2020): 86-93. https://doi.org/10.13102/ideac.v1i46 

Chenou, J.-M., & Cepeda-Másmela, C. 2019. “#NiUnaMenos: Data Activism 
from the Global South.” Television & New Media 20(4): 396-411. https://doi.
org/10.1177/1527476419828995



24
M

ARÍA ISABEL G
AVIRIA / ALM

ENDRA ESPINO
ZA RIVERA

8
 / 2025

Espinosa Miñoso, Yuderkys. 2022.  De por qué es necesario un feminismo descolonial. Bar-
celona: Icaria editorial.

Expósito, Marcelo; Vindel, Jaime y Vidal, Ana. 2012. “El activismo artístico.” Perder la forma 
humana. Una imagen sísmica de los años ochenta en América Latina. Catálogo de la 
Exposición comisariada por la Red Conceptualismos del Sur en el Museo Nacional Cen-
tro de Arte Reina Sofía, en https://artivismo.info/2020/07/10/nota-de-marcelo-exposito/

Delgado, Manuel 2013. “Artivismo y pospolítica. Sobre la estetización de las luchas socia-
les en contextos urbanos.” QuAderns-e. Institu Catalá dé Antrpologia, 18 (2): 68-80, en 
https://www.raco.cat/index.php/quadernseica/article/view/274290.  

Freedberg, David. 1989. The power of images: studies in the history and theory of response. 
Chicago: University of Chicago Press.

Gago, Verónica. 2019. La potencia feminista, o el deseo de transformarlo todo. Madrid: 
Traficantes de sueños.

Garth Jowett y Victoria O’Donnell. 2018. Propaganda & Persuasion. California: Sage.

Gutiérrez, F. 2024. “Spaces for resistance, places for remembering: The antimonumenta in 
Mexico City.” Urban Matters Journal (2024):1-18. en https://urbanmattersjournal.com/
spaces-for-resistance-places-forremembering-the-anti-monumenta-in-mexico-city/.

Guillén, Beatriz. 2021. “La joven de Amajac’: la historia detrás de la escultura hallada entre 
naranjos que sustituirá a Colón en Reforma.” El País, octubre 17. https://elpais.com/
mexico/2021-10-17/la-joven-de-amajac-la-historia-detras-de-la-escultura-hallada-entre-
naranjos-que-sustituira-a-colon-en-reforma.html

Hanisch, Carol. “Essay The Personal Is Political. 1969.” Computer Science - University of 
Victoria. 

Haraway, Donna. 1988. “Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the 
Privilege of Partial Perspective”. Feminist Studies 14 (1988): 575-599.

Karne Kunst. 2021. Dossier de la exhibición “Nosotras Luchamos”.

Kenez, P. 1985. The Birth of the Propaganda State: Soviet Methods of Mass Mobilization, 
1917-1929. Cambridge: Cambridge University Press.

Kester Gran. 2011. The One and the Many: Contemporary Collaborative Art in a Global 
Context. Durham: Duke University Press.



25
INTRO

DUCCIÓ
N

8
 / 2025

Jameson, Fredric. 1982. “On Interpretation: Literature as a Socially Symbolic Act.” The Poli-
tical Unconscious. Narrative as a Socially Symbolic Act. 1-88. London: Routledge. 

Lagarde, Marcela. 2010. “Introduction: A Cartography of Feminicide in the Americas.” In 
Terrorizing Women: Feminicide in the Américas, editado por: Rosa-Linda Fregoso and 
Cynthia Bejarano. xi-xxvi. Durham, North Carolina: Duke University Press. https://doi.
org/10.2307/j.ctv11smqfd.5

Le Breton, David. 2002. Antropología del cuerpo y modernidad. Madrid: Ediciones Nueva 
Visión.

Lugones, María. 2008. “Colonialidad y Género”.  Tabula Rasa 9 (2008): 73-102. https://doi.
org/10.25058/20112742.340

Mohanty, Chandra. 2003. Feminism without Borders: Decolonizing Theory, Practicing Soli-
darity. Durham: Duke University Press.

McCormack, Catherine. 2021. Women in the Picture. Women, Art, and the Power of Loo-
king. Icon: Reino Unido.

Mitchell, W.J.T. 1986. “Image and Ideology.” En Iconology. 151-20. Chicago: The University 
of Chicago Press.

Mulvey, Laura. 1989. Visual and Other Pleasures. Language, Discourse, Society. England: 
Science as Power.

Olalde, Katia. 2022. “Putting Memories in Motion: Embroidered Handkerchiefs for the Dead 
and the Disappeared in Mexico.” Miradas. Revista de Historia del Arte y de la Cultura de 
las Américas y la Península Ibérica 6, número monográfico Cuerpos/Modas en las Amé-
ricas (2022): 168-198. https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/miradas/article/
view/85778. 

Richard, Nelly. 2013. Crítica y Politica. Santiago de Chile: Palinodia.

Parker, Rozsika; Pollock, Griselda. 1987. Framing feminism: art and the women’s move-
ment, 1970-85. London; New York: Pandora. 

Perassi, Emilia y Giuliana Calabrese. 2017. Donde no habita el olvido. Herencia y transmi-
sión de testimonio en Argentina. Ledizioni: Milán.

Rivera Cusicanqui, Silvia. 2015. Sociología de la Imagen: Miradas ch ́ixi desde la historia 
andina. Buenos Aires: Tinta limón.



26
M

ARÍA ISABEL G
AVIRIA / ALM

ENDRA ESPINO
ZA RIVERA

8
 / 2025

Rivera García, Mariana Xochiquétzal. 2017. “Tejer y resistir. Etnografías audiovisuales y nar-
rativas textiles.” Universitas XV(27): 139 160.

Rozental, Sandra. 2023. “La némesis de colón: replicar la estatua de Amajac en Reforma. 
En Las luchas por la memoria contra las violencias en México, editado por Alexandra 
Délano Alonso, Benjamin Nienass, Alicia de los Ríos Merino and María de Vecchi Gerli. 
267-283. Ciudad de México: El Colegio de México.

Pollock, Griselda, ed. 1988. “Feminist Interventions in the Histories of Art: An Introduction”. 
En Vision and Difference, editado por Griselda Pollock. 1-24. London: Routledge. 

Pollock, Griselda. 2001. “Visión, voz y poder: historias feministas del arte y marxismo”. En 
Crítica feminista en la teoría e historia del arte, editado por Karen Cordero e Inda Sáenz. 
45-80. Ciudad de México: Universidad Iberomericana/Conaculta-Fonca.

Proaño Gómez, Lola. 2017. “Artivismo y potencia política. El colectivo Fuerza Artística de 
Choque Comunicativo: cuerpos, memoria y espacio urbano.” Telondefondo. Revista de 
Teoría y Crítica Teatral, 13(26): 48-62. http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/te-
londefondo/article/view/3978/3554 

Sandoval, Chela and Latorre, Guisela. 2008. “Chicana/o Artivism: Judy Baca’s Digital Work 
with Youth of Color”. En Learning Race and Ethnicity: Youth and Digital Media, editado 
por Anna Everett. 81-108. Cambridge: MacArthur Foundation Series on Digital Media 
and Learning. 

Segato, Rita. 2003. Las estructuras elementales de la violencia. Ensayos sobre el género 
entre la antropología, el psicoanálisis y los derechos humanos. Buenos Aires: Prometeo 
libros.

Tilly, Charles, Castañeda, Ernesto, & Wood, Lesley J. 2019. Social Movements, 1768-2018. 
London: Routledge. 

Valencia, Alegre. 2013. “Nelly Richard. Crítica y política”. Aisthesis, 53(2013): 229-233. 
https://doi.org/10.4067/s0718-71812013000100014

Verzero, Lorena. 2020. “Introducción: Cuerpos en red: entretejiendo el artivismo feminista.” 
En Vidal Yanina. Tiemblen brujas hemos vuelto. Artivismo, teatralidad y performance en 
el 8M. 11-24. Montevideo: Estuario Editora.



27
INTRO

DUCCIÓ
N

8
 / 2025

Vuorisalo-Tiitinen, Sarri. 2006. “El ’abrir’ los ojos. los derechos de las mujeres en el discur-
so zapatista.” En Mujeres latinoamericanas en movimiento. Latin American Women as 
a Moving Force, editado por: Hólmfrídur Gardarsdóttir: 101-124. Red HAINA/Instituto 
Iberoamericano e Instituto Vigdís Finnbogadottir de Lenguas Extranjeras, Universidad de 
Islandia.

Yuval-Davis, Nira. 2006. “Intersectionality and Feminist Politics.” European Journal of Wo-
men’s Studies, 13 (2006): 193-209. https://doi.org/10.1177/135050680606575

Yuval‐Davis, Nira. 2015. “Situated Intersectionality and Social Inequality.” Raisons Politiques 
58 (2015): 91‐100. 




