CAfiradas

Revista de Historia del Arte y la Cultura de las Américas y la Peninsula Ibérica

MIRADAS 08 (2025)
Numero monografico: Reclamar el cuerpo — Artivismo y Feminismo Decolonial
en América Latina

Numero monografico editado por: Maria Isabel Gaviria,
Almendra Espinoza Rivera

elSSN: 2363-8087
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/miradas

Editado por: Miriam Oesterreich; Franziska Neff;
Institut fUr Européische Kunstgeschichte, Universitat Heidelberg

Hosted by: University Library Heidelberg

INTRODUCCION Formas de reclamar el cuerpo.
Artivismo y feminismo decolonial en América Latina

DOI: doi.org/10.11588/mira.2025.1.112269
Licencia: CC BY NC ND

Autorx: Maria Isabel Gaviria, Justus-Liebig-Universitat Giel3en;
Almendra Espinoza, Universitat de Barcelona
Correo: maria.i.gaviria.echavarria@uni-giessen.de; almendra.espinozar@gmail.com

Sugerencia de citacion: :

Gaviria, Maria Isabel y Almendra Espinoza. “INTRODUCCION Formas de reclamar el cuerpo.
Artivismo y feminismo decolonial en América Latina.” Numero monografico Reclamar el
cuerpo — Artivismo y Feminismo Decolonial en América Latina, editado por Maria Isabel
Gaviria y Almendra Espinoza Rivera. MIRADAS — Revista de Historia del Arte y la Cultura de
las Américas y la Peninsula Ibérica 8 (2025): 6-27, doi.org/10.11588/mira.2025.1.112269.



Vd3IAI" YZONIAST VAANINWTY / VIIAVDO T138VSI VIdVIN

S308/8  SUPDAD

Introduccion
Formas de reclamar el cuerpo.
Artivismo y feminismo decolonial en América Latina

Maria Isabel Gaviria® / Alimendra Espinoza Rivera™

Este nimero monografico pretende reunir las conferencias que tuvieron lugar en el marco de la
exhibicion Reclaiming the body: feminism, community, and territory [Reclamar el cuerpo: femi-
nismo, comunidad y territorio] realizada del 9 al 25 de noviembre del 2022 en la ciudad de Hei-
delberg por el grupo de discusion feminista decolonial Un Curso propio® en colaboracion con
la Dra. Karen Saban del Romanisches Seminar de la Universidad de Heidelberg y el colectivo
Karne Kunst (Berlin). En ella se presentaron un conjunto de ciento cinco fotografias documen-
tando numerosas acciones artivistas feministas en América Latina, que habia sido expuesto
primero en la exhibicion itinerante Wir kdmpfen (Nosotras luchamos, Berlin 2021).2 Esta mues-
tra, tan necesaria para pensar, no solo el significado del artivismo, sino para poner en contexto
la realidad de las colectivas feministas latinoamericanas, sus denuncias y sus propuestas, fue
organizada por primera vez en noviembre del 2018 por las colectivas Karne Kunst —dirigido
por Marcela Villanueva— y Xochicuicat! —dirigido por Claudia Tribin— en Berlin. El trabajo de las
colectivas implicadas llamd nuestra atencion tanto por sus propuestas estéticas como por la
creacion de lenguajes que emergen como resultado de un desborde creativo y de un trabajo
colectivo. A diferencia de aquel arte galeristico, esta documentacion de acciones artivistas y
de objetos artisticos graficos y textiles, tienen como objetivo ser exhibidos y observados en el
espacio publico cotidiano, para comunicar el deseo de cambio y transformacion social.

Junto con cincuenta colectivas de América Latina convocadas para esta muestra, el objetivo

*

Asistente de investigacién en la Justus-Liebig Universitat GieBen. Doctora en romanistica por la Universidad de Heidel-
berg. Magister en Estudios Iberoamericanos por la misma universidad y filbloga hispanista de la Universidad de Antioquia, Colombia.
Cofundadora del grupo de debate interdisciplinar Un curso propio.

** Investigadora predoctoral FPI en el Programa de Doctorado en Educacién y Sociedad de la Universidad de Barcelona, Es-
pafia. Méaster en Estudios Iberoamericanos: Teoria del Contacto en la Universidad de Heidelberg, Alemania. Cofundadora del grupo
de debate interdisciplinar Un curso propio. Feminismo, Literatura y Cultura en el Romanisches Seminar de la misma universidad.

1 Un curso propio es un grupo de discusion creado por estudiantes del “Master en Estudios Iberoamericanos. Teoria

del Contacto” de la Universidad de Heidelberg, Alemania. Este espacio gira en torno a la teoria feminista, literatura y los estudios
culturales desde una perspectiva decolonial e interseccional. Su nombre Un curso propio es una rememoracion, pero también una
resignificacion de la habitacién propia de Virginia Wolf, esta vez para crear un espacio colectivo que trascienda el anonimato de la
reflexion individual. Recomendamos visitar la pagina web https://uncursopropio.com/ .

2 La primera edicién de Wir kimpfen tuvo como objetivo principal mostrar las luchas feministas contemporaneas a través
de distintas expresiones artisticas, las cuales visibilizaron el empoderamiento femenino y la toma del espacio publico, como los han
sido las multitudinarias marchas en el continente latinoamericano, para denunciar el feminicidio y la violencia contra la mujer en cual-
quiera de sus formas, ademas de denunciar la desigualdad econémica y laboral de género (Karne Kunst 2021). La segunda edicién
se realizd durante la pandemia del COVID-19 bajo la consigna “Acciones y resistencias de los colectivos de mujeres latinoamerica-
nas frente al patriarcado, la desigualdad y la violencia contra las mujeres”. En esta Ultima muestra, en la que también se sumaron
mas colectivos, Un curso propio entré en contacto con el proyecto y les propusimos traerlo a Heidelberg.



consistia en visibilizar las luchas feministas actuales y la construccion de una nueva estética del
cuerpo femenino a través de la fotografia, la impresion y el tejido. La exposicion ha ido migran-
do durante los siguientes anos por diferentes ciudades de Alemania y América Latina. En el
invierno del 2022 se exhibid en Heidelberg en donde elaboramos una curaduria que, junto con
las fotografias, tejidos y un programa académico, permitiera reflexionar sobre la necesidad de
reclamar el cuerpo, su lugar, sus disidencias y las implicaciones que esto tiene para el feminis-
mo decolonial y la teoria del arte desde la perspectiva politica y social que brinda el artivismo.

El artivismo, cuya palabra resulta de una combinacion entre ‘arte’ y ‘activismo’, es definido
como una forma de arte que tiene “un alto contenido politico. Normalmente, no solo realizado
por artistas, sino por integrantes de colectivos de diversas profesiones” (Delgado 2013, 69). El
artivismo toma al arte como herramienta, para poner en la escena publica demandas e incon-
formidades sociales. Pero a diferencia de otro tipo de activismo, o que caracteriza particular-
mente al artivismo es su realizacion por medio de una expresion artistica visual o performativa
que incita a la accion y a la participacion dentro de una puesta en escena, que puede ser a
través de una intervencion callejera, una performance, una sesion fotografica, un nimero de
baile, entre otras (2013, 69). Las acciones artivistas generan un ambiente en el que una accion
politica es llevada a cabo en el espacio urbano con el fin de tener un efecto intempestivo y un
publico espontaneo. Para expresar su demanda correspondiente se usan diferentes formas
de expresion que en este contexto ganan un valor estético y artistico. Por eso, si bien en el
artivismo prima un compromiso social, su expresion, atravesada por una realizacion que com-
bina una puesta en escena por medio de diferentes recursos, la apropiacion del espacio y la
participacion de un publico circulante, conforman un activismo, pero que, atravesado por una
expresividad intencionalmente estética, se transforma decididamente en artivismo (Expdsito,
Vindel y Vidal 2012, 43).

Siguiendo a Marcelo Expdsito, Jaime Vindel y Ana Vidal, mas que en un arte activista, el artivis-
mo deberia pensarse como un activismo artistico. A pesar de la delgada linea que los distingue,®
este Ultimo se refiere especificamente a la “produccion de formas estéticas y de relacionalidad
que anteponen la accion social a la tradicional exigencia del arte [...] es el activismo lo que pri-
ma permitiéndonos al mismo tiempo subrayar la dimension ‘artistica’ de ciertas practicas de in-
tervencion social” (2012, 43). En este sentido, el artivismo se distancia también de expresiones
netamente activistas como la ‘propaganda’ o del ‘agitprop’® que son sobre todo “transmisoras

3 Sobre esta delgada linea que delimita un activismo artistico y un arte activista, véase por ejemplo la obra de la artista
Silvia Levenson. Después de migrar a Italia por causa de la represién de la dictadura argentina se ha encargado de realizar una obra
que desde una perspectiva feminista se pregunta por lo politico en la desaparicion, la migracién y la violencia. Su trabajo con el
vidrio combina la fragilidad y la delicadeza de este material con la disparidad de los objetos que representa, granadas color rosa so-
bre un pastel; tazas de té, o zapatos con puas; los cuchillos que pone sobre su fotografia de infancia en la Plaza de Mayo. También
véase el performance que ha creado en colaboracién con su hija y también artista visual Natalia Saurin: “Activar palabras” en contra
de la violencia de género. A las obras se puede acceder a través de sus redes sociales: @silvia_levenson y @nataliasaurin.

4 La propaganda se caracteriza por ser una via de comunicacion masiva que busca influir en la actitud de una comunidad
por una causa o posicion. El término adquirié su connotacion politica moderna durante la Primera Guerra Mundial. En el siglo XX, la
propaganda se convirtié en una herramienta crucial en conflictos politicos e ideolégicos, utilizando diversos medios como carteles,
radio, cine y, mas recientemente, redes sociales. Recomendamos la obra de Garth Jowett y Victoria O’Donnell. 2018. Propaganda &
Persuasion (Los Angeles et al.: SAGE) que incluye en su 7° edicion un compilado de ejemplos gréaficos.

5 El agitprop es un término compuesto por la contraccién entre ‘agitacion’ y ‘propaganda’. Originado en la Unidon Soviética

7

NOIDONAOYLNI

G808 /8 SUpDJy/K)



Vd3IAI" YZONIAST VAANINWTY / VIIAVDO T138VSI VIdVIN

S308/8  SUPDAD

de consignas de partido o instrumentos a disposicion de la pedagogia popular de proyectos re-
volucionarios” como lo distingue también Delgado (2013, 69), coincidiendo en la especificidad
del artivismo, que mas bien se encarga de combinar “un lenguaje artistico novedoso con una
propuesta politica transformadora de la realidad” (69). Pero ademas de esto, como lo plantea
Lola Proano Goémez, el “énfasis que pone el artivismo en la puesta en escena tiene un propdsito
de visibilizacion”, “el artivismo hace visible lo invisible” (2017, 52). Tiene la intencion de mostrar
un problema estructuralmente oculto en la medida en que de forma intempestiva se toma el
espacio publico y obliga a mirar al transeunte desprevenido atrayéndolo e incomodandolo a tra-
vés de las diferentes formas de expresion de las que hace uso. En este sentido podria decirse
que el artivismo desarrolla una retdrica plastica de interpelacion que atraviesa, tanto las corpo-
ralidades como el espacio y el contexto politico, por eso debe concebirse en su combinacion
compleja de arte y activismo.

Lo anterior no quiere decir que el arte no esté politizado o que no impulse una accion politica
en si mismo. De hecho, en momentos especificos de la historia, como lo ejemplificaremos a
continuacion, determinadas obras han provocado una cierta forma de identificacion o de re-
chazo y esto ha hecho que ‘arte’ y ‘activismo’ hayan estado vinculados, pero de una forma casi
iconoclasta, contraria al artivismo contemporaneo que se expresa de manera politica a través
de una visualidad artistica propositiva. Con iconoclasia,® mas alla del sentido teoldgico intrinse-
CO, NOS referimos en este caso al caracter netamente politico que impulsa a querer destruir una
obra como forma de manifestacion y desagravio. Las obras artisticas, contienen en ese sentido
cierta ritualidad que suscita contemplacion, pero también reacciones, que en ciertos casos,
pueden ser de afeccion, y en otros, también de rabia, e incluso de violencia.”

Un gjemplo de esto es que en los ultimos anos, aunque no ha sido el Unico momento en la
historia, diferentes grupos activistas ambientalistas han atacado a pinturas iconicas. En enero
del 2024 el grupo “Respuesta alimentaria” arrojé sopa a la Mona Lisa (Leonardo da Vinci, 1503-
1506, 6leo sobre dlamo, 77 x 53 cm, Museo del Louvre, Paris). También en el 2022 el grupo
“Stop oil” tird dos latas de tomate a los Girasoles de Vincent van Gogh (1888, 6leo sobre lienzo,
93 x72 cm, Neue Pinakothek, Minchen). Pero ya mucho antes se habia pintado de rojo la frase
“Kill Lies All” sobre el Guernica de Pablo Picasso (1937, éleo sobre lienzo, 349 x 777 cm, Museo
Reina Sofia, Madrid) cuando fue exhibido en Nueva York en 1974. Un integrante del colectivo
“Art workers” lo hizo para protestar contra el indulto que se le otorgd a un oficial estadouniden-
se por la masacre de My Lai durante la guerra de Vietham. También en 1914 la sufragista Mary
Richardson habia rasgado con un cuchillo la Rokeby Venus de Diego Velazquez (ver figs. 1y 2)

después de la Revolucién de 1917, agitprop se refiere a las estrategias de comunicacion politica que utilizan diversos medios artisti-
cos para difundir ideas revolucionarias entre las masas. Se recomienda consultar el extenso trabajo de Kenez, Peter. 1985. The Birth
of the Propaganda State: Soviet Methods of Mass Mobilization, 1917-1929. New York: Cambridge University Press.

6 Sobre el tema véase el capitulo “Imagen e Ideologia” del libro Iconologia (1986) de W.J.T. Mitchell, en donde sefiala el
problema de la relacién entre ideologia e iconologia y su influencia en la elaboracién de una “teoria de la imagen” (1986, 203). Sobre
el culto a las imagenes, su relacion teoldgica y politica y el poder de las imagenes con respecto a su representacion. Véase tam-
bién el libro Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst (1990; trad. al espariol 2009) de Hans Belting y el
capitulo “Die Bilderfrage“ del libro Was ist ein Bild? (1994) de Gottfried Boehm.

7 Sobre esto véase: Freedberg, David. 1989. The power of images: studies in the history and theory of response. Chicago:
University of Chicago Press.




para llamar la atencion y denunciar la hipocresia que significaba, segun su opinion, que el 6leo
recibiera mas respeto que los cuerpos de las mujeres en la época (McCormack 2021, 26).

Fig. 1. (Izg.) Fotografia de autoria anénima, detalle de la Rokeby Venus de Diego Veldzquez rasgada en 1914. Publicada en London
Life Magazine (January-March 1966). Tomada de McCormack 2021, 26.

Fig. 2. (Der.) Diego Velazquez, Rokeby Venus/La Venus del espejo, 1647-51, 6leo sobre lienzo, 122, 5 x 177 cm, National Gallery,
London. Tomada de: https://www.nationalgallery.org.uk/paintings/diego-velazquez-the-toilet-of-venus-the-rokeby-venus).

También como parte de las protestas sociales en América Latina, se han desmantelado o
pintado esculturas que remiten a un pasado colonial. Pero, asimismo hay casos en los que
diferentes obras se han reubicado como parte de politicas gubernamentales oficiales. Esto
sucedio en el 2021 en la CGiudad de México en donde se inici6 el proyecto (liderado por Claudia
Sheinbaum, en ese entonces jefa de gobierno y ahora actual presidenta) de retirar la estatua
de Cristébal Colon de la glorieta del Paseo de la Reforma, para reemplazarla por una réplica de
la Joven Amajac (1450-1521, talla sobre granito, 200 x 49 x 28 cm), una escultura huasteca
de una mujer indigena vinculada con la diosa Tlazoltéotl y que fue encontrada fortuitamente en
enero de ese mismo afio en el municipio de Alamo Temapache (Guillén 2021). A pesar de las
polémicas® que causo esta decision en los movimientos feministas que cuestionaban que las
intenciones politicas de esta sustitucion estaban disfrazadas de una conveniente conciencia
decolonial (Rozental 2023, 273), es significativo el debate que generd el desmantelamiento y
sustitucion de la escultura de Coldn por la de la Joven Amajac en el sentido en que vincula el
espacio urbano con la forma en que es ocupado Yy la identificacion o el rechazo, pero sobre
todo, la movilizacion que esto produce en la poblacion civil.

8 Sobre el origen de la escultura y su hallazgo véase el articulo de prensa del diario El Pais: “‘La joven de Amajac’: la historia
detras de la escultura hallada entre naranjos que sustituird a Colén en Reforma” escrito por Beatriz Guillén el 17 de octubre de 2021:
https://elpais.com/mexico/2021-10-17/la-joven-de-amajac-la-historia-detras-de-la-escultura-hallada-entre-naranjos-que-sustitu-
ira-a-colon-en-reforma.html. Sobre los diferentes movilizaciones y demandas civiles que causé la propuesta del desmantelamiento
de la escultura de Colén y la que seria su reemplazo culminando en la escultura de la Joven Amajac, véase el articulo: “La némesis
de Colén” de Sandra Rozental (2023). También sobre los “antimonumentos” y la de memoria en conexién con el espacio urbano y un
cuestionamiento por la identidad véase Fernando Gutiérrez: “Spaces for resistance, places for remembering: The antimonumento in
Mexico City” (2024).

7

NOIDONAOYLNI

G308 /8  SUPDAID



Vd3IAI" YZONIAST VAANINWTY / VIIAVDO T138VSI VIdVIN

oL

S308/8  SUPDAD

Con los ejemplos anteriores queremos mostrar, que el arte y los actores que estan implicados
en él tejen una relacion con la forma en que culturalmente nos concebimos dentro de las socie-
dades, independientemente de la cercania, distancia o conocimiento que se tenga en particular
con una obra. Las obras de arte se vuelven iconos que forman una percepcion, una forma de
pensar y “legitiman un orden social” (Pollock 2001, 47). Las obras contienen un “inconsciente
politico” por la relacion existente entre la ideologia y la forma (Jameson 1982, 62). Por tal razon,
aungue una obra de arte, en un entendimiento tradicional, es un objeto, a primera vista inmouvil,
que aparentemente ‘no quiere nada de nosotros’, su carga politica obliga a reaccionar frente a
ellas como respondiendo a una provocacion. Se puede vincular el ataque a las obras de arte a
una crisis de lo simbdlico y a la necesidad de reordenar una narrativa (Garcia Canclini 2010), por
eso como simulacion de un ataque a la forma de representacion, las imagenes son un blanco,
por su visibilidad y expresividad. Como lo dice McCormack, las obras de arte no son neutrales,
muy por el contrario, son también indicadores de cdmo nos relacionamos con una herencia cul-
tural (2021, 12). En ellas también se puede observar ciertas relaciones de poder, representadas
en la cuestion estética que también van demarcando una sobreposicion entre la ‘raza’, la clase
y el género y las relaciones sociales que de alli se desprenden.

Las obras de arte estan ligadas a una cultura visual de la emocion, de ahi que despierten
una intencion que lleve admirarlas o, como en los casos anteriores, a atacarlas, a pintarlas, a
derrumbarlas. Por esto, seria necesario pensar en conjunto la obra o la imagen con la teoria
politica de las emociones de Sara Ahmed. Para ella “las emociones no solo se experimentan
como practicas individuales, aunque haya una respuesta individual corporal frente a una sen-
sacion de miedo, dolor, tristeza, etc.” (2015, 32). Para Ahmed, siguiendo a Durkheim (1996)
las emociones estan ligadas al cuerpo social 0, podriamos decir, a un inconsciente politico que
también es colectivo para vincularlo al pensamiento jamesoniano. De ahi que desde la infancia
se aprenda que hay ciertos animales u objetos que causan temor, pues su relacion con ellos
ya esta inscrita en representaciones culturales y estéticas (en los cuentos infantiles, sumando
la television y las redes sociales). En este sentido las emociones estan ligadas a la visualidad y
a la corporalidad que genera respuestas colectivas vinculadas también a un espacio por el que
transitan los cuerpos.

En esto consiste la retdrica artivista que queremos plantear con la edicion de este monografico,
en generar una emocionalidad interpelada, que no solo esta politizando el contexto social, sino
que esta cuestionando formas de representacion. Como lo veremos con los articulos publi-
cados en este numero, la manera en como proponemos entender el artivismo y su expresion
—siguiendo a Delgado, Proario, Expdsito, Vindel y Vidal—, no consiste en una destruccion
Como reaccion a una provocacion, sino que responde de manera colectiva y reflexiva a un
conflicto social, a través de manifestaciones artisticas que llaman a la visibilidad. Pero ademas,
entendemos la potencia politica y expresiva que tiene el artivismo aunado con el feminismo,
pues concibe las vinculaciones entre el espacio, el territorio y el cuerpo, haciendo visible las pro-
blematicas que de alli se desprenden. Su demanda politica expresada de manera artistica que
apela a la emocion de la comunidad y une espacios de memoria y de resistencia develando las
estructuras de las relaciones sociales que alli se desenvuelven (Proano Gomez 2017, 52), son



los elementos que reune el artivismo y lo diferencian del activismo y del arte como entidades
separadas.

Los estallidos sociales en Chile, Colombia, Pert (2019) por las crisis politicas en cada uno de
los paises, el creciente nUmero de feminicidios® y las situaciones de violencia y de falta de ga-
rantias para la vida, hace que las acciones sociales que permitan la manifestacion de la pobla-
cion se vuelvan cada vez mas necesarias. En América Latina el artivismo se ha convertido cada
vez mas en una herramienta indispensable para pensar los diferentes contextos, violencias y
necesidades del continente. La siguiente fotografia de la Colectiva Granada (parte también de
la muestra Reclaming the body 2021) muestra el cuerpo como un lienzo (fig. 3). Su mensaje “Ni
tuya, ni de la yuta” hace alusion y se enfrenta a la violencia patriarcal del estado. “La yuta”, es el
nombre que se usa despectivamente en Argentina para referirse a las fuerzas policiales. El uso
de esta sentencia reclama 'y empodera el cuerpo femenino dejandonos entrever que la violencia
machista no solo proviene por parte de individuos andnimos, sino que también denuncia e in-
crepa a la violencia de estado representada por los agentes de seguridad. En conjunto con los
movimientos feministas y sus demandas sociales que les hacen frente a las crecientes politicas
estatales neoliberales, y como tematizan también el conjunto de articulos que proponemos en
este dossier, el artivismo pone en
marcha estrategias de participa-
cion comunitarias que escenifican,
reclaman y reivindican la represen-
tacion del cuerpo vy el territorio.™

ETERONORA v )

Fig. 3. Colectiva Granada (autoria fotografica
desconocida): sin titulo. (Fotografia exhibida en
la exposicion itinerante Wir Kémpfen por primera
vez en el 2018 en Berlin, con el colectivo Karne
Kunst y también en Heidelberg 2022 en el marco
de la muestra Reclaiming de Body feminism,
community, and territory organizada por el
colectivo Un curso propio y el Romanisches
Seminar (Universitat Heidelberg) en colaboracion
con Karne Kunst.

9 En lo que va del 2024 (enero-julio) en América Latina y el Caribe se registraron 2198 feminicidios. El mes con mas femi-
nicidios fue enero 2024 (435) donde el 41.2% de ellos han ocurrido en Brasil. Véase estadisticas e informes sobre el estado de los
feminicidios afio a afio y mes a mes en la pagina web de “El Mapa Latinoamericano de Feminicidios” (MLF). Esta plataforma es una
herramienta de incidencia politica que a través de la investigacion cuantitativa y estadistica, busca exigir a los Estados de América
Latina y el Caribe el cumplimiento de sus obligaciones internacionales, conforme lo dispuesto por la Convencién Interamericana para
prevenir, sancionar y erradicar la violencia contra la mujer (Convencién Belém do Pard) https://mlIf.mundosur.org/lupa

10 Sobre esta nocién que vincula el cuerpo y el territorio desde una mirada feminista y politica con las demandas sobre

la tierra en América Latina véase: Bayon, Manuel y Delmy Tania Cruz, eds. 2020. Cuerpos, Territorios y Feminismos. Compilacion
latinoamericana de teorias, metodologias y précticas politicas. Ecuador: Clacso-Abya- Yala. También: Caretta, Matina Angel y Sofia
Zaragocin. 2021. “Cuerpo-Territorio: A Decolonial Feminist Geographical Method for the Study of Embodiment.” Annals of the
American Association of Geographers 111(5): 1503-1518. Desde una perspectiva literaria véase también Amaro, Lorena y Fernanda
Bustamante, eds. 2024. Carto(corpo)grafias. Nuevo reparto de las voces en la narrativa de autoras latinoamericanas del siglo XXI.
Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-Vervuert. En él, como su nombre lo dice, realizan una cartografia de la literatura contemporanea
escrita por mujeres en donde se explora la relacion con el cuerpo, los afectos y las resistencias.

7

NOIDONAOYLNI

(A%

G308 /8  SUPDAID



Vd3IAI" YZONIAST VAANINWTY / VIIAVDO T138VSI VIdVIN

el

S308/8  SUPDAD

Feminismo y artivismo

La motivacion que nos convocaba en la exhibicion y ahora en este monografico era visibilizar
en Heidelberg y en su comunidad universitaria, los acontecimientos que vienen ocurriendo en
la Ultima década con los movimientos feministas latinoamericanos, y el rol que las artes han
jugado dentro de estas movilizaciones sociales. Como segundo impulso, nos interesaba abrir
la discusion y la reflexion en torno a cémo el feminismo latinoamericano ha marcado la agenda
politica y cultural de lo que va del siglo XXI en el continente y en el mundo.

El material que teniamos en nuestras manos (fotografias, objetos graficos y textiles) estaba car-
gado de narrativas que recogian o0 mostraban acciones artivistas que llamaban imperiosamente
a reclamar el cuerpo, su lugar, su disidencia, y sus significados desde la practica artistica y con
una perspectiva feminista decolonial. Si bien la exposicion en si misma no podia mostrar exac-
tamente la carga espacial, moévil e disruptiva del acto performatico que implican las acciones
artivistas, si ofrecia una documentacion que se aproximaba a mostrar el impacto de dichas ac-
ciones en las fotos o en los tejidos, aunque no estuvieran ocurriendo sincronicamente. En este
contexto, y para crear la exhibicion, articulamos el material dentro del marco del movimiento
politico y filoséfico especialmente del feminismo decolonial. Pensamos que para la compren-
sion de lo que hacen las practicas artisticas es necesario situarlas (Haraway 1988), con el fin de
comprender sus significados y sus efectos en el espectador, y en el caso de las piezas aqui en
cuestion, en los efectos sociales.

Como plantea Griselda Pollock en la introduccion de Vision and Difference: “la practica debe
situarse como parte de las luchas sociales entre clases, razas y géneros que se articulan con
otros lugares de representacion” (1988, 9)."" También, nos preguntamos qué hacia cada una
de estas practicas de arte colaborativo y qué significados producian, el como y para quién, sin
quedarnos en el mero andlisis semidtico, ni arriesgarnos a perder el contacto con la socialidad
de las practicas artisticas que deseabamos compartir lo mas fidedignamente posible. Inspira-
das por propuestas como la de Pollock, posteriormente a la exhibicion propusimos este mono-
grafico como ejercicio colectivo y tedrico de reflexion y escritura critica para pensar mas alla lo
que nos habia dejado y provocado Reclaiming the body. Con el fin de profundizar en nuestras
posiciones feministas y decoloniales sobre el arte, lo politico y lo femenino, convocamos a las
autoras a plasmar sus ideas en esta edicion de Miradas 8. En este numero participan aquellas
investigadoras que presentaron sus ponencias durante nuestra exhibicion, algunas de nuestras
companeras de Un curso propio, y otras pensadoras del arte, del feminismo y los estudios cul-
turales vy literarios que se sumaron a este proyecto.

Durante el proceso de cuidado curatorial de la exhibicion, nutrido por el didlogo con cada pieza
creada de manera colectiva y con mensajes que nos parecian claros y fuertes, reflexionamos
sobre lo que significa reclamar el cuerpo. Este reclamo implica la construccion de una imagen
propia de lo femenino, desafiando la ‘mirada masculina’'? en el arte y en las representaciones

11 Traduccioén propia del original: “the practice must be located as part of the social struggles between classes, races, gen-
ders articulating with other sites of representation.”
12 El término ‘male gaze’ o mirada masculina, fue acufiado por la tedrica del cine Laura Mulvey en su libro: Visual and Other

Pleasures. Language, Discourse, Society. Mulvey postuld que, en el séptimo arte, tanto espectadores como trabajadores de la



culturales, que histéricamente han modelado un cuerpo que aparece Unicamente como objeto
de contemplacion. En el cine (sobre todo de los ochenta, pero que incluso se puede seguir
aplicando para la actualidad), como lo muestra Laura Mulvey, el cuerpo femenino es desmem-
brado por el lente de la camara al enfocarse exclusivamente en una parte del cuerpo femenino
(1989). Esto ocasiona un procedimiento metonimico en el que la parte habla por el todo y con-
vierte en tropo la mutilacion del cuerpo femenino como imaginario cultural. Esta violencia visual
de la fragmentacion es analizada por Rosi Braidotti, quien ve en esta mutilacion escépica un
problema, no solo porque el cuerpo femenino termina siendo representado como una ausencia
simbdlica (2000, 94), sino también porque la reunificacion de este montdn de partes —bajo las
que se adquiere un caracter de sujeto—, solo adquieren sentido bajo “el orden simbdlico que es
falocéntrico y su identificacion con él” (42).

De manera que la ‘male gaze’ se vuelve peligrosa en la ambivalencia en la que por un lado
perpetra la violencia, pero se erige como la Unica mirada que garantiza una legitimizacion. Res-
pondiendo desde una propuesta artivista el reclamo del cuerpo se vuelve esencial. Un ejemplo
de esto se observa en la propuesta de la Colectiva Las Ninas (Chile) (fig. 4). En su intervencion
performatica se pueden observar sus cuerpos desnudos, pero seccionados con cinta adhesiva
y sus cabezas cubiertas con capuchas negras. En este acto se visibiliza una “violencia sim-
bdlica” (Segato 2003, 40) que se termina encarnando en los cuerpos que aparecen en la foto
y Cuyo proposito es denunciar. Como teldn de fondo, detras de las cuatro manifestantes que
muestra la fotografia, se escribe en una pancarta la consigna: “En nuestros cuerpxs se gesta la
revolucion”, como declaracion del reclamo de la corporalidad.

Fig.4. Colectiva Las Nifias (Chile). Fotografia exhibida
en la exposicion itinerante “Wir K&mpfen” por primera
- vez en el 2018 en Berlin, con el colectivo Karne Kunst y
-STROS CUEnPXS también en Heidelberg 2022 en el marco de la muestra:
“Reclaiming de Body feminism, community, and territory”
ST A organizada por el colectivo Un curso propio y el Roman-
isches Seminar (Universitéat Heidelberg) en colaboracion
)LUC l ‘ \m“m 0 Nt con Karne Kunst. (se desconoce la autoria de la foto).

’{r L[ (v.«

5 |

Tanto en la exhibicion, como también en los articulos de este numero, el artivismo se convierte
en una herramienta usada por una diversidad de mujeres y disidencias sexuales, que le da
forma a sus demandas individuales y colectivas sobre las opresiones patriarcales. A través de
las acciones artivistas se puede reflexionar conjuntamente sobre como lo personal se vuelve
politico (ver Hanisch 1969), expresando una “conciencia atenta de las identidades en conflicto
y entrelazadas, utilizandose para crear nuevos angulos de vision que desafien los modos de

industria, representan a un sujeto masculino, el que moldea a la figura de la mujer en la pantalla como el objeto de deseo de aquella
‘mirada masculina’. Es decir, la construccién de las representaciones de las mujeres en un film se moldea desde un punto de vista
masculino (1989, 10).

7

NOIDONAOYLNI

€l

G808 /8 Svpzum



Vd3IAI" YZONIAST VAANINWTY / VIIAVDO T138VSI VIdVIN

14

S308/8  SUPDAD

pensamiento opresivos” (Sandoval y Latorre 2008, 83).' Los colectivos expuestos y demas
ejemplos que se analizan en los articulos, se caracterizan por configurar 1o que Lorena Verzero,
también colaboradora de este numero, llama “un tipo de activismo artistico que desafia no solo
definiciones de ciudad(ania), de corporalidad y de virtualidad, sino también la nocion de arte y
la de experiencia estética como actividad relativamente autbnoma de las l6gicas dominantes”
(2002, 15).

Por una parte, siendo el activismo la maxima expresion de la praxis politica humana y ciudada-
na, este busca promover, apoyar y defender causas que generan cambios sociales, politicos,
econdmicos o ambientales. Destacan los movimientos de derechos civiles y sociales del siglo
XIX, asi como los movimientos de los derechos civiles en Estados Unidos, el feminismo y las
protestas contra la guerra de Vietnam en la segunda mitad del siglo XX (Tilly, Castaneda &
Wood 2019). En el caso de América Latina y en los Ultimos anos, el activismo de los diversos
movimientos feministas se ha concentrado en combatir la violencia de género, el feminicidio y
las problematicas ambientales vy territoriales que afectan a todo el continente (Chenou y Cepe-
da-Masmela 2019).™

Fig. 5. Colectiva Conejo Clandestino (México). Fotografia
exhibida en la exposicion itinerante Wir Kémpfen por
primera vez en el 2018 en Berlin, con el colectivo Karne
Kunst y también en Heidelberg 2022 en el marco de la
muestra Reclaiming the Body — feminism, community,
and territory organizada por el colectivo Un curso propio
y el Romanisches Seminar (Universitat Heidelberg) en
colaboracion con Karne Kunst. (se desconoce la autoria
de la foto).

Como vemos en esta fotografia (fig. 5), la colectiva Conejo Clandestino, realiza jornadas de bor-
dado en espacios publicos como forma de manifestacion politica y materializan sus demandas
a través de piezas textiles. También en Colombia'® y Argentina® el tejido ha sido fundamental
para el reclamo de los desaparecidos del conflicto armado y la dictadura. A diferencia de lo

13 Traduccioén propia de la original: “expresses a consciousness aware of conflicting and meshing identities and uses these
to create new angles of vision to challenge oppressive modes of thinking.”
14 Un ejemplo notable del reciente activismo en América Latina es el movimiento feminista “Ni Una Menos”, que surgid en

Argentina en 2015 y se extendi6 rdpidamente por toda la regién. Este movimiento se enfoca en combatir la violencia de género y los
feminicidios. -.

15 Véase Bustos, Tania, Cristina Gonzélez, Olga Jaramillo y Diana Palacio. 2022. “Haceres textiles para inventarse la vida en
medio del conflicto armado colombiano.” Estudios Atacamerios 68 (2022): 1-23. También Olalde, Katia. 2022. “Putting Memories in
Motion: Embroidered Handkerchiefs for the Dead and the Disappeared in Mexico.” Miradas. Revista de Historia del Arte y de la Cul-
tura de las Américas y la Peninsula Ibérica 6, nimero monografico Cuerpos/Modas en las Américas (2022): 168-198. https://journals.
ub.uni-heidelberg.de/index.php/miradas/article/view/85778.

16 Véase el libro de Perassi, Emilia y Giuliana Calabrese. 2017. Donde no habita el olvido. Herencia y transmision de testimo-
nio en Argentina. Ledizioni: Milan.



que ocurre en un espacio de consumo artistico formal y cerrado como un teatro o una sala de
concierto, pero también en el de la institucionalizacion de los saberes y las practicas (escolar,
médica, familiar, eclesiastica), las acciones politico-estéticas de estos colectivos (feministas) se
conforman en el espacio publico. Por otro lado, se trata de tomarse los espacios por medio
de expresiones que, por su originalidad, la novedosa exploracion de técnicas y lenguajes, y
sobre todo por vincular a numerosas mujeres, transforman el arte politico en una experiencia
colectiva, creando desde un principio comunidad y llevando a las mujeres a recuperar su ‘terri-
torio’ y a hacer demandas politicas desde oficios que tradicionalmente han sido considerados
domeésticos.

Por otra parte, si se entiende al artivismo como la fusion entre arte y activismo, en la cual las
practicas artisticas toman una dimension politica y social -como lo hemos planteado en con-
junto con Delgado 2013, Proano Gémez 2017 y Verzero 2002—, se podria decir que en América
Latina el artivismo parece estar presente desde hace varias décadas como herramienta para
abordar temas que pertenecen al campo del activismo politico. En un territorio con un pasado
colonial y un presente neoliberal, la denuncia contra la desigualdad, la violacion sistematica de
los derechos humanos y la destruccion del medioambiente ha tomado varias formas y expre-
siones artisticas (Capasso y Bugnone 2016). Las y los artivistas de la regidon a menudo trabajan
en espacios publicos, utilizando murales, intervenciones urbanas y performances para conectar
directamente con las comunidades y desafiar las narrativas historicas de dominacion. Es decir,
la temporalidad, el contexto historico y politico, los movimientos sociales como el feminismo, y
las mismas practicas artisticas que responden a lo anterior vienen a hacernos repensar aquella
relacion entre arte y politica (Richard 2013). En este sentido el activismo y el artivismo que se
desarrolla en Latinoamérica, dada su situacionalidad, vienen a replantear y a cuestionar la his-
toria y teoria del arte desde la mirada occidental. Con relacion a lo estético, punto relevante en
nuestra exhibicion, este deja huellas de produccion, circulacion e inscripcion de imagenes que
separan a las formas estéticas de otras practicas significantes, estableciendo “alguna distincion
valorativa entre las respectivas motivaciones y realizaciones de sentido, entre las diferentes ex-
periencias de lectura que marcan cada practica” (2013, 140).

En cuanto a la perspectiva feminista decolonial que contiene este monografico, las colectivas
artivistas reclaman sus cuerpos Y territorios, desde distintas trincheras e historicidades que
reflexionan sobre como el sometimiento de los cuerpos de las mujeres, también estan atrave-
sados por el hecho colonial y patriarcal (Espinosa Minoso 2022). Dichos cuerpos vacilan en una
amplia gama de identidades y contribuyen a la tarea decolonizadora del conocimiento practico,
y por qué no, tedrico de muijeres de color (Lugones 2008) o de muijeres del tercer mundo (Mo-
hanty 2023). El reclamo del cuerpo y del territorio, expresado en diferentes maneras técnicas y
estéticas, profundiza en la idea de que el cuerpo es un territorio-lugar, de vivencia, emociones
y sensaciones, dandole asi al cuerpo una posicion de resistencia que permite establecer es-
trategias de toma de conciencia que llevan a acciones de liberacion colectiva (Cruz; Vazquez;
Ruales; Bayon Jiménez y Garcia-Torres 2017). En este sentido, estas propuestas rompen con
el dualismo corporal, reclamando que la existencia igualmente no lo es (Le Breton 2002). El
artivismo presenta un desafio para el feminismo decolonial en tanto resignifica los espacios tra-

7

NOIDONAOYLNI

Sl

G808 /8 SUpDJy/K)



Vd3IAI" YZONIAST VAANINWTY / VIIAVDO T138VSI VIdVIN

ol

S308/8  SUPDAD

dicionalmente coloniales proponiendo otras formas de habitarlos. Visibiliza y pone en contexto
fendmenos ocultos por la colonizacion y los desarticula. De igual manera, para la historia del
arte, y en especial para la historia del arte feminista, el artivismo supone una diversificacion de la
estética de lo femenino y en términos de la produccion y sobre el arte desplegado en las calles
con una perspectiva de género.

El feminismo desde el Sur ha materializado de manera clara que el cuerpo esta en el centro
de la accion individual y colectiva, en el centro del simbolismo social, poniendo en el centro el
analisis de la ahistoricidad de los cuerpos femeninos en el contexto post-colonial y capitalista
(Gago 2020). Los movimientos feministas de las mujeres de color han venido a subvertir l0s
imaginarios del cuerpo occidental moderno como lugar de incision, como aquella “parte indi-
visible del sujeto, el factor de individuacion en colectividades en las que la division social es la
regla” (Le Breton 2002, 8).

Para nosotras fue clara la organica simbiosis que existe entre el artivismo y el feminismo en un
contexto territorial e historico fértil, donde el cuerpo y su performatividad eran protagonistas
(Parker y Pollock 1987). Otro elemento imprescindible para la curaduria de lo que fue la exhibi-
cion, y posteriormente para la escritura y edicion de este monografico, fue el mensaje fuerte y
claro contenido en cada pieza: una denuncia a la violencia patriarcal y el feminicidio. La imagen
del terror feminicida evidente en las fotografias de la exhibicion y en la resistencia artivista, nos
recordaron la definicion de la violencia patriarcal contenida en la introduccion de Marcela Lagar-
de en el libro Terrorizing Women: Feminicide in the Américas editado por Rosa Linda Fregoso y
Cynthia Bejarano, la cual: “es a la vez publica y privada, e implica tanto al Estado (directa o indi-
rectamente) como a los autores individuales (agentes privados o estatales); por tanto, abarca la
violencia interpersonal sistematica, generalizada y cotidiana” (2010, 5)."” A partir de los diversos
acercamientos al concepto de feminicidio, la trama entre las estructuras politicas, sociales y
econémicas que reproducen la violencia contra las mujeres se han hecho cada vez mas claras,
pero también mas complejas, por lo que nos fue necesario una perspectiva interseccional si-
tuada (Haraway 1988. Yuval-Davis 2006; 2015) que nos permitiera entender como la violencia
machista impacta de manera diferente a cada colectividad y a cada cuerpo femenino (Lagarde
2010).

La imagen de la Colectiva Canal Autbnoma Feminista (CAP), ejemplifica la combinacion entre la
puesta en escena performatica y la denuncia social (fig. 6). CAP emula los cuerpos semi-desnu-
do, ensangrentados, mudos, de mujeres victimas del feminicidio. Cada una ‘representa’ a una
asesinada portando una hoja con su nombre, edad y como le fue arrebatada la vida.

17 Traduccioén propia del texto: “that is both public and private, implicating both the state (directly or indirectly) and individual
perpetrators (private or state actors); it thus encompasses systematic, widespread, and everyday interpersonal violence” (Lagarde
2010, 5).



lgual que esta fotografia, la
exhibicion abrid una mul-
tiplicidad de debates, dis-
Cursos y pensamientos que
nos invitan a reflexionar vy
problematizar, por un lado,
la cultura de la violencia
machista, pero también a
instalar desde los marge-
nes y lo subalterno, otros
saberes gque emergen a
diario en el devenir de lo

. 5 K social. Una de las grandes
i R 33) conclusiones y develacio-
Fig. 6. Colectiva Canal Auténoma Feministé &C‘r:‘ile\). Fotografia exhibida en la exposicién nes de este analisis entre la
itinerante Wir Kémpfen por primera vez en el 2018 en Berlin, con el colectivo Karne Kunst teoria feminista decolonial,
y también en Heidelberg 2022 en el marco de la muestra Reclaiming the Body — Femi- las obras de las colectivas
nism, Community, and Territory organizada por el colectivo Un curso propio y el Roman-

isches Seminar (Universitat Heidelberg) en colaboraciéon con Karne Kunst. (se desconoce artivistas en la exhibicion y
la autoria de la foto). las autoras de este numero

fue que ambas, arte y po-
litica “caminan preguntando” (Vuorisalo-Tiitinen 2006), dialogando vy reflexionando, al mismo
tiempo que toman acciones directas mediante la intervencion colaborativa. Una perspectiva
feminista pensada, desde la historia del arte por parte de autoras como Griselda Pollock (1987)
y Catherine McCormack (2021), y desde la sociologia de la imagen como lo hace Silvia Rivera
Cusicanqui (2015), permite abrir nuevas practicas visuales en la que es posible pensar la histo-
ria del arte y la teoria de la imagen bajo el gjercicio del arte conectado con el activismo politico.

La conocida colectiva argentina Ni Una Menos' llamo desde muy temprano a reconocer el ca-
racter transnacional del feminicidio, asi como los derechos reproductivos lo que produjo que la
llamada marea verde consiguiera la aprobacion del aborto “legal, gratuito y seguro” en el pais.
Ni Una Menos ha desafiado la légica individualista y corporal (Le Breton 2002), quebrando la
division entre lo privado y lo publico, donde los actos de resistencia colectivos quiebran la do-
mesticacion neoliberal de la vida publica (Knierderbein y Hou 2018). Al igual que Ni Una Menos,
las artivistas de Reclaiming the body modelan radicalmente la forma del compromiso de la po-
litica colectiva volviéndola creativa y colaborativa, re-politizando el espacio publico identificando
y resistiendo a la individualizacion para asi eliminar las causas sistematicas de la violencia de
género bajo la logica colonial y neoliberal.

18 Ni Una Menos es un colectivo argentino feminista que nace ante el hartazgo por la violencia machista, que tiene su punto
mas cruel en el femicidio. El colectivo se consolida, con sus muchas expresiones regionales, como parte de un movimiento histérico,
con hitos organizativos fundamentales en las tres décadas de Encuentros Nacionales de Mujeres y en la Camparia Nacional por el
Derecho al Aborto legal, seguro y gratuito.

7

NOIDONAOYLNI

2l

G308 /8  SUPDAID



Vd3IAI" YZONIAST VAANINWTY / VIIAVDO T138VSI VIdVIN

8l

S308/8  SUPDAD

Por su parte la colectiva LasTesis' desde un comienzo hizo uso explicito del arte como medio
colectivo de creacion y protesta, como fue la emblematica creacion e intervencion de Un Vio-
lador en tu Camino?, performance compuesta con una estética que increpa a la justicia y una
coreografia que cohesiona a la colectividad. Toda una puesta en escena que no dejo indiferente
a los transeuntes al pasar por plazas y calles, tanto por la narrativa escabrosa de la violencia
de género como por el impacto de escuchar el cantico de una marea moviéndose sincronica-
mente. El poder de esta performance no solo traspaso fronteras e idiomas, sino que también es
el mejor ejemplo del poder del artivismo colaborativo y de como la experiencia estética puede
transformar la percepcion publica, entregando conocimientos que desafian las convenciones
cognitivas, sociales y politicas (Kester 2011).

Ni Una Menos y LasTesis, cuyo trabajo es muy conocido y le ha dado la vuelta al mundo, com-
binan la intervencion del espacio publico acompanada de acciones virtuales donde mujeres y
disidencias, transforman sitios donde ellas son diariamente sujetas de violencia, compartiendo
experiencias y conocimientos, y empoderando y empoderandose al mismo tiempo. De igual
manera las colectivas que acompanaron la exhibicion y cuyo trabajo aparece también citado y
analizado en algunos de los articulos aqui presentados, realizan un trabajo de artivismo politico
de importancia para su comunidad, aunque en ocasiones no es tan conocido.

Para nosotras, Un curso propio, desde nuestras posicionalidades con el feminismo, como mu-
jeres migrantes, en convivencia e intercambio con nuestras comparieras del “norte global” (de
Castro 2020), y como estudiosas y pensadoras sobre el campo de las producciones artistica y
culturales con, la curaduria de Reclamining the body y la edicion de este monografico pensa-
mos profundamente en las perspectivas interseccionales situadas y culturales que debian guiar
la exhibicion y la escritura de este numero, con el desafio de poder compartir el trabajo de las
colectivas siendo fieles a sus propios procesos e intenciones.

Los articulos del monografico

La seccidon de articulos reune siete textos que reflexionan sobre el artivismo feminista como
practica situada en la interseccion entre el arte y el activismo politico. Desde diversos enfoques,
cada contribucion aborda como las formas artisticas, sean textiles, performaticas, audiovisuales
0 conceptuales, se convierten en herramientas para resignificar imaginarios patriarcales, resistir
violencias estructurales y repolitizar los espacios publicos y privados. A través de estas explo-
raciones, se teje un relato colectivo, que junto con la exhibicion que le dio lugar a este espacio
de reflexion, conecta lo personal con lo politico, cuestiona las representaciones hegemonicas
y aboga por nuevas posibilidades de justicia social, memoria histérica y descolonizacion de los
lenguajes artisticos y simbdlicos. Asi, como una forma de concluir la reflexion sobre el reclamo
del cuerpo, los textos aqui presentados reflexionan agudamente problemas tedricos y practicos

19 LasTesis es un colectivo artistico, interdisciplinario y feminista chileno, compuesto por Dafne Valdés Vargas, Paula Cometa
Stange y Sibila Sotomayor Van Rysseghem. El colectivo se dedica a difundir tesis y demandas feministas a través de la performance
y la videoperformance, combinando artes escénicas, sonoras, graficas y visuales, con la historia, la filosofia y las ciencias sociales.
20 Recomendamos el siguiente articulo colgado en la web de Lastesis donde profundiza sobre su performance y el impacto
de este para el movimiento feminista internacional https://www.aljazeera.com/news/2019/12/20/chiles-a-rapist-in-your-path-chant-
hits-200-cities-map



del feminismo que atraviesan la politica, la memoria y los trabajos de cuidado, expresados en la
diversidad e hibridez de las acciones artivistas.

En su articulo, “Los textiles feministas contra la violencia de género: engramas de memoria, tes-
timonio y afecto”, Karen Saban (Universidad de Heidelberg) realiza un trabajo genealdgico del
bordado y los textiles a traves de algunos colectivos feministas de América Latina. En su texto la
autora demuestra como el arte textil se ha convertido una forma de protesta y activismo contra
la violencia de género y los feminicidios. Inspirados en movimientos histéricos como las Madres
de Plaza de Mayo vy las Arpilleras, muestra como los colectivos contemporaneos emplean el
bordado, una actividad tradicionalmente femenina y domeéstica, para honrar publicamente a las
victimas y reclamar justicia. A través de su trabajo, transforman simbolos, considerados ante-
riormente de sumision, en herramientas poderosas de resistencia y empoderamiento, creando
memoriales portatiles que conectan el duelo privado con la denuncia publica.

“Abrir grietas en la oscuridad: afectos de la memoria y resistencias frente al negacionismo en
Chile desde el activismo feminista del Colectivo ‘Cueca Sola’” es el nombre que Milena Gallardo
(UAHC, Chile) y Tania Medalla (UMCE, Chile) le han dado a su contribucion para reflexionar a
través del colectivo Cueca Sola, del que también hacen parte, sobre las practicas activistas y de
memoria en torno a la conmemoracion de los cincuenta anos del golpe de Estado en Chile y el
escenario actual del rechazo a la reforma constituyente. La cueca es un baile tradicional del que
se apropio la dictadura de Pinochet. Sin embargo, el 8 de marzo de 1978, la cueca sola se dan-
z6 en contra de la represion dictatorial para preguntarse por el paradero de los desaparecidos.
A partir de este momento la cueca sola se convirtié en una expresion de resistencia, feminista
y antidictatorial que, hasta la actualidad, con el colectivo, se sigue usando para intervenir el es-
pacio publico, hacer frente al negacionismo politico y reclamar por los derechos humanos. Para
Su proposito las autoras analizan dos intervenciones recientes del colectivo: Calles caminadas
(2022) y 50 afios, 50 cuecas solas (2023).

La contribucion de Lorena Verzero (CONICET, Argentina) —“Artivismos feministas: Teatralidades
para la liberacion”- analiza tres colectivos del Cono sur: Cueca Sola (Chile), Diez de cada diez
(Uruguay) y #Juntas, libres e iguales (Argentina). A partir de ellos examina como el performance,
entendido como una forma de teatralidad feminista, las experiencias artivistas se embarcan en
una politizacion y resignificacion del espacio publico, de las corporalidades y del espectador. El
performance, usado como un lenguaje estético por los grupos artivistas feministas, es un ins-
trumento de denuncia que contribuye a hacer una critica social, pero también genera lugares de
memoria para despertar a las sociedades del neoliberalismo, que tal y como senala la autora,
es uno de los principales propdsitos artivistas.

En su trabajo “Care work as art work: Polvo de Gallina Negra in the context of the feminist mo-
vement in 1980s Mexico-City” Tonia Andresen (Universidad de Bochum) describe y analiza al-
gunos de los performances llevados a cabo por el primer colectivo artistico feminista de México
en los anos ochenta, Polvo de Gallina Negra, cuyo objetivo fue problematizar y lograr trazar una
relacion entre el feminismo, la maternidad, la reproduccion del trabajo y el arte. El nombre, Polvo

7

NOIDONAOYLNI

6L

G808 /8 SUpDJy/K)



Vd3IAI" YZONIAST VAANINWTY / VIIAVDO T138VSI VIdVIN

08

S308/8  SUPDAD

de Gallina Negra, hace alusion a una de sus primeras intervenciones en contra de la violencia
hacia las mujeres. Retomando simbdlicamente las practicas de brujeria, el colectivo realiza una
receta para evitar el ‘mal de 0jo’. A lo largo de su actividad artistica, con especial énfasis en el
performance Madre por un dia, la autora analiza como el colectivo se concentra principalmente
en repolitizar el trabajo del cuidado invisibilizado sobre todo con relacion a la maternidad y pro-
blematiza las implicaciones de ser mujer-madre-artista.

El quinto texto que conforma este monografico es el de Almendra Espinoza (Universidad de
Barcelona): “Feminist Artivism: The Personal is Political. Art, Decoloniality, and New Feminine
Imaginaries”. En €l, se propone examinar el artivisno como una zona de contacto entre el fe-
minismo, el arte feminista y la praxis politica que implica su procedimiento y funcionamiento.
Cuestionando los imaginarios y los estereotipos femeninos que la ‘male gaze’ y la sociedad
patriarcal han impuesto como un deber ser, la autora vuelve a la consigna de “lo personal es
politico” para analizar el artivismo y el activismo en el arte. Para su propdsito la autora se con-
centra especialmente en el analisis de la instalacion Mujer Basura del colectivo La marcha de
las putas (Buenos Aires).

En su contribucion “Manifiesto: Hacia un video descolonial en El bembe del amor”, Katia Se-
pulveda (Instituto de Estudios Criticos, México) nos presenta un manifiesto para la realizacion
descolonial del video, derivado de su pieza audiovisual “El bembé del amor”, basada en la ex-
periencia sentesica que propone la ‘aesthesis decolonial’. En su video analizado aqui a través
de siete secuencias, se vincula la agencialidad politica de la muijer afrocaribefa con la tematica
del amor, la sexualidad y la sensualidad. Mediante el video, que se convierte en la praxis visual
de su manifiesto, se pone en dialogo el feminismo y la necesidad, vinculada a este, de poner en
marcha una descolonizacion de la mirada dentro de la practica audiovisual.

Finalmente, el monogréfico cierra esta seccion con el articulo “Hacia una estética de la prote-
sis: imagen, feminismo y decolonialidad” de Maria Isabel Gaviria (Universidad de GieBBen). En €l
toma en consideracion la imagen y el funcionamiento de una proétesis como Denkfigur (literal:
figura de pensamiento) para pensar de qué manera las imagenes que se han construido del
sujeto femenino como un objeto pasivo, mudo, y sin autorrepresentacion simbdlica, funcionan
a la manera de una proétesis que fija un imaginario patriarcal. Considerando su naturaleza ma-
terial y simbdlica, la prétesis funciona como un mecanismo ambivalente que fija y oculta, pero
que al mismo tiempo anade, reemplaza o moviliza. En este sentido, y desde la perspectiva
del feminismo decolonial, se observa como estas imagenes que han funcionado como una
ortopedia social, son retomadas por el activismo con el fin de darles un vuelco critico. De esta
manera la autora explora la posibilidad de plantear una “estética de la protesis” en la que se
contemple la formacion de cuerpos disidentes y se reclame para si una nueva praxis social del
cuerpo femenino.

La seccion “Obras para recordar” presenta en este numero un total de seis analisis. Dos de
ellas estudian detenidamente dos fotografias de las colectivas artivistas que estuvieron pre-
sentes en la exhibicion que dio origen a este numero. El primer texto de Alejandra Rojas revisa



la fotografia/poster “pala” de la serie Objetos que mujeres ya usaron para autodefensa de la
Colectiva Armadas. El segundo es de Veronica Camarero, quien reflexiona sobre la potencia
simbdlica de un grabado de una vagina en la xilogragia/estampa Estamos choreadas de la
colectiva del mismo nombre. Las demas obras, también desde una perspectiva feminista, es-
téan conformadas por, en primer lugar, el andlisis de un vaso maya creado hacia 600 a.C. con
representaciones de mujeres escribas. A partir de la vasija, las autoras, Natalia Martinez y Aylin
Martinez, ponen en evidencia, que la condicion social en la sociedad maya estaba determinada
por una cuestion, no solo de género, sino también de clase. Esta pieza, al contrario de otras
interpretaciones, evidencia que las mujeres de clase alta maya también ocupaban el rol de
escribas y no solo desempenaban un papel doméstico. En segundo lugar, se presentan los
retratos de monjas del retablo de Santa Teresa del siglo XVIII, ubicado en la Iglesia La Soledad
en Puebla, México. A partir de su andlisis Isabel Gonzalez explora la narrativa gestual del retablo
enmarcado en el misticismo y la performatividad que se aprecia en los cuerpos de las monjas.
A partir de alli la autora reflexiona sobre la agencia de las mujeres en la sociedad novohispana.
Desde una perspectiva mas contemporanea, esta sesion termina con dos performances. Uno
del 2020, es el de Tanya Aguifiga que con su cuerpo explora la “metabolizacion de la frontera”.
La autora, Miriam Oesterreich, analiza como la artista, quien camina con un traje construido de
cristal, recorre la frontera entre México y Estados Unidos. El traje destinado a quebrarse en el
transcurso del performance hace las veces de metafora dentro de la complejidad que implica la
migracion, la fragilidad y la relacion con el cuerpo. El segundo texto y con el que cerramos esta
sesion de obras, analiza la propuesta audiovisual “Ramita seca. La colonialidad permanente”
(2019) de la chola pacena Bartolina Xixa, llamada asi en honor a la luchadora social aymara Bar-
tolina Sisa. En su texto, Daisy Fajardo analiza como el video mezcla una composicion musical
y coreografica en el que el personaje artisticx de Bartolina Xixa protesta por el descontento de
las comunidades indigenas con relacion al medio ambiente, la violencia, la apropiacion cultural
y racismo, pero ademas como la artista usa el transformismo como un manifiesto estético y
social en contra del heteropatriarcado vy la colonialidad.

Finalmente, el nimero cierra con dos resenas. Una, escrita por Evelyn Amarillas, sobre el libro
de Yanina Vidal Tiemblen: Las brujas hemos vuelto, publicado en Montevideo en el 2019, que
se especializa en el analisis de tres performances artivistas en América Latina y reflexiona sobre
el artivismo como una forma innovadora de presentar el arte con relacion a la politica, el feminis-
mo Y la reactivacion del espacio publico desde una perspectiva de género. La segunda, escrita
por Leslie-Marie Kritzer, lee criticamente el libro A flor de cuerpo: representaciones del género
y de las disidencias sexo-genéricas en Latinoameérica, de LLuciana Moreira y Doris Wieser y pu-
blicado en Madrid en el 2021. De manera interdisciplinar y con una perspectiva interseccional,
el libro, como su nombre lo dice, problematiza las representaciones y disidencias de género a
partir de la vinculacion de los feminismos vy la teoria queer.

Con este monografico esperamos que Ixs lectores encuentren en cada uno de los textos y
analisis de las obras una lectura provechosa para continuar la reflexion sobre el artivismo lati-
noamericano.

7

NOIDONAOYLNI

L8

G808 /8 SUpDJy/K)



Vd3IAI" YZONIAST VAANINWTY / VIIAVDO T138VSI VIdVIN

68

S308/8  SUPDAD

Queremos aprovechar esta oportunidad para agradecer en primer lugar a Marcela Villanueva,
directora de Karne Kunst y a Claudia Tribin, directora de Xochicuicat! en Berlin. Sin ellas y el
trabajo de sus organizaciones, nuestra instalacion y la escritura de este monografico no habrian
sido posibles, por eso, en pleno reconocimiento de su trabajo, les agradecemos su generosi-
dad por compartirnos el material fotografico y textil, y por permitirnos hacer otra edicion de esta
muestra. Gracias a las reflexiones que se gestaron en la exhibicion, este nimero de Miradas 8
esta dedicado al artivismo y al feminismo.

De igual manera queremos reconocer a todes y a Ixs autorxs y dictaminadorxs, por su compro-
miso, disposicion y sugerencias; por la paciencia en las distintas fases de revision. Por supuesto
queremos dar las gracias a las editoras de la revista, Franziska Neff y Miriam Oesterreich, quie-
nes desde el inicio se entusiasmaron con la idea de este numero y han estado presentes acom-
panandonos y aconsejandonos. Sin el apoyo activo de los asistentes académicos Vivien Bosse
y Tobias Scholze de la Universitat der Klinste en Berlin y las prestadoras de servicio social Lizeth
Alcocer Jiménez y Tanivet Jiménez Beceril en la Unidad Oaxaca del Instituto de Investigaciones
Estéticas, de la UNAM, México, que se encargaron de la correccion de pruebas, cuestiones de
formato, disefio y maquetacion, el nimero tematico no habria sido posible. También nos gusta-
ria agradecer especialmente al espacio Palais Rischer, perteneciente a la Asociacion de Musica
Académica Stauffia en Heidelberg. En particular a Sofia y a Daniel que confiaron en nosotras
y Nos prestaron la sala que albergd nuestro sueno. También nos gustaria agradecer a Astrid
Wind del HGGS (Heidelberger Graduiertenschule fur Geistes und Sozialwissenschaften); a Jen-
ny Stumer y Felicitas Loest del CAPAS (Kate Hamburger Kolleg fur Apokalyptische und Posta-
pokalyptische Studien) y al Romanisches Seminar de la Universidad de Heidelberg, quienes nos
apoyaron financieramente con la exhibicion, cuyas reflexiones toman forma en este numero.

Finalmente, y de manera muy especial, nos gustaria mencionar que en estos tres afos de
existencia de Un curso proprio hemos sido acompanadas, apoyadas y queridas por distintas
companeras que se han sumado en diferentes fases y formas a nuestro proyecto colectivo. En
nuestras sesiones, charlas y congreso, en el montaje y cuidado de la exhibicion, asi como la
escritura de esta edicion de Miradas han estado alli: Verénica Camarero, Victoria Matuschek,
Evelyn Amarillas, Lisa Schumacher, Carla Rossmann, Lara Schwarzwald, Alejandra Rojas, Fa-
rina Stock, Pilar Mason, Maria Aragon, y muchas otras mas. Muchas gracias por la sororidad y
pOr pensarnos juntas en este camino.



Bibliografia

Ahmed, Sara. 2015. La politica cultural de las emociones, traducido por Cecilia Olivares.
México D.F: Universidad Nacional Autbnoma de México.

Amaro, Lorena y Fernanda Bustamante, eds. 2024. Carto(corpo)grafias. Nuevo reparto de
las voces en la narrativa de autoras latinoamericanas del siglo XXI. Madrid-Frankfurt:
lberoamericana-Vervuert.

Bayon, Manuel y Delmy Tania Cruz, eds. 2020. Cuerpos, Territorios y Feminismos. Compi-
lacion latinoamericana de teorias, metodologias y practicas politicas. Ecuador: Clacso-
Abya- Yala.

Bidaseca, Karina. 2021. La revolucion sera feminista o no sera: la piel del arte feminista de-
scolonial. Italia: Prometeo Editorial.

Belting, Hans. 1990. Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst.
Munchen: C.H.Beck.

Boehm, Gottfried. 1994. “Die Bilderfrage.“ En Was ist ein Bild?, 325-343. MUnchen: Fink.

Braidotti, Rosi. 2000. Sujetos nomades: Corporizacion y diferencia sexual en la teoria femi-
nista contemporanea. Paidds: Buenos Aires.

Bustos, Tania, Cristina Gonzalez, Olga Jaramillo y Diana Palacio. 2022. “Haceres textiles
para inventarse la vida en medio del conflicto armado colombiano.” Estudios Atacame-
fios 68(2022): 1-23.

Capasso, Veronica & Bugnone, Ana. 2016. “Arte y politica: un estudio comparativo de
Jacques Ranciere y Nelly Richard para el arte latinoamericano.” Hallazgos 13(2016):
117-148.

Caretta, Matina Angel y Soffa Zaragocin. 2021. “Cuerpo-Territorio: A Decolonial Feminist

Geographical Method for the Study of Embodiment.” Annals of the American Association

of Geographers 111(5): 1503-1518.

Castro, Susana de. 2020. “Aposta Epistémica: O Feminismo Descolonial de Yuderkys Espi-
nosa Minoso.” Revista Ideacdo 42(2020). 86-93. https://doi.org/10.13102/ideac.v1i46

Chenou, J.-M., & Cepeda-Masmela, C. 2019. “#NiUnaMenos: Data Activism
from the Global South.” Television & New Media 20(4): 396-411. https://doi.
org/10.1177/1527476419828995

NOIDONAOYLNI

€s

G808 /8 SUpDJy/K)



Vd3IAI" YZONIAST VAANINWTY / VIIAVDO T138VSI VIdVIN

ve

S308/8  SUPDAD

Espinosa Minoso, Yuderkys. 2022. De por qué es necesario un feminismo descolonial. Bar-
celona: Icaria editorial.

Exposito, Marcelo; Vindel, Jaime y Vidal, Ana. 2012. “El activismo artistico.” Perder la forma
humana. Una imagen sismica de los afios ochenta en América Latina. Catalogo de la
Exposicion comisariada por la Red Conceptualismos del Sur en el Museo Nacional Cen-
tro de Arte Reina Sofia, en https://artivismo.info/2020/07/10/nota-de-marcelo-exposito/

Delgado, Manuel 2013. “Artivismo y pospolitica. Sobre la estetizacion de las luchas socia-
les en contextos urbanos.” QuAderns-e. Institu Catala dé Antrpologia, 18 (2): 68-80, en
https://www.raco.cat/index.php/quadernseica/article/view/274290.

Freedberg, David. 1989. The power of images: studies in the history and theory of response.
Chicago: University of Chicago Press.

Gago, Veronica. 2019. La potencia feminista, o el deseo de transformarlo todo. Madrid:
Traficantes de suenos.

Garth Jowett y Victoria O’Donnell. 2018. Propaganda & Persuasion. California: Sage.

Gutiérrez, F. 2024. “Spaces for resistance, places for remembering: The antimonumenta in
Mexico City.” Urban Matters Journal (2024):1-18. en https://urbanmattersjournal.com/
spaces-for-resistance-places-forremembering-the-anti-monumenta-in-mexico-city/.

Guillén, Beatriz. 2021. “La joven de Amajac’: la historia detras de la escultura hallada entre
naranjos que sustituira a Colon en Reforma.” El Pais, octubre 17. https://elpais.com/
mexico/2021-10-17/la-joven-de-amajac-la-historia-detras-de-la-escultura-hallada-entre-
naranjos-que-sustituira-a-colon-en-reforma.htmil

Hanisch, Carol. “Essay The Personal Is Political. 1969.” Computer Science - University of
Victoria.

Haraway, Donna. 1988. “Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the
Privilege of Partial Perspective”. Feminist Studies 14 (1988): 575-599.

Karne Kunst. 2021. Dossier de la exhibicion “Nosotras Luchamos”.

Kenez, P. 1985. The Birth of the Propaganda State: Soviet Methods of Mass Mobilization,
1917-1929. Cambridge: Cambridge University Press.

Kester Gran. 2011. The One and the Many: Contemporary Collaborative Art in a Global
Context. Durham: Duke University Press.



Jameson, Fredric. 1982. “On Interpretation: Literature as a Socially Symbolic Act.” The Poli-
tical Unconscious. Narrative as a Socially Symbolic Act. 1-88. London: Routledge.

Lagarde, Marcela. 2010. “Introduction: A Cartography of Feminicide in the Americas.” In
Terrorizing Women: Feminicide in the Américas, editado por: Rosa-Linda Fregoso and
Cynthia Bejarano. xi-xxvi. Durham, North Carolina: Duke University Press. https://doi.
org/10.2307/j.ctvli1smagfd.5

Le Breton, David. 2002. Antropologia del cuerpo y modernidad. Madrid: Ediciones Nueva
Vision.

Lugones, Maria. 2008. “Colonialidad y Genero”. Tabula Rasa 9 (2008): 73-102. https://doi.
org/10.25058/20112742.340

Mohanty, Chandra. 2003. Feminism without Borders: Decolonizing Theory, Practicing Soli-
darity. Durham: Duke University Press.

McCormack, Catherine. 2021. Women in the Picture. Women, Art, and the Power of Loo-
king. Icon: Reino Unido.

Mitchell, W.J.T. 1986. “Image and Ideology.” En Iconology. 151-20. Chicago: The University
of Chicago Press.

Mulvey, Laura. 1989. Visual and Other Pleasures. Language, Discourse, Society. England:
Science as Power.

Olalde, Katia. 2022. “Putting Memories in Motion: Embroidered Handkerchiefs for the Dead
and the Disappeared in Mexico.” Miradas. Revista de Historia del Arte y de la Cultura de
las Américas y la Peninsula Ibérica 6, numero monografico Cuerpos/Modas en las Amé-
ricas (2022): 168-198. https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/miradas/article/
view/85778.

Richard, Nelly. 2013. Critica y Politica. Santiago de Chile: Palinodia.

Parker, Rozsika; Pollock, Griselda. 1987. Framing feminism: art and the women’s move-
ment, 1970-85. London; New York: Pandora.

Perassi, Emilia y Giuliana Calabrese. 2017. Donde no habita el olvido. Herencia y transmi-
sion de testimonio en Argentina. Ledizioni: Milan.

Rivera Cusicanqui, Silvia. 2015. Sociologia de la Imagen: Miradas chixi desde la historia
andina. Buenos Aires: Tinta limon.

NOIDONAOYLNI

=1

G808 /8 SUpDJy/K)



Vd3IAI" YZONIAST VAANINWTY / VIIAVDO T138VSI VIdVIN

98

S308/8  SUPDAD

Rivera Garcia, Mariana Xochiquétzal. 2017. “Tejer y resistir. Etnografias audiovisuales y nar-
rativas textiles.” Universitas XV(27): 139 160.

Rozental, Sandra. 2023. “La némesis de coldn: replicar la estatua de Amajac en Reforma.
En Las luchas por la memoria contra las violencias en México, editado por Alexandra
Délano Alonso, Benjamin Nienass, Alicia de los Rios Merino and Maria de Vecchi Gerli.
267-283. Ciudad de México: El Colegio de México.

Pollock, Griselda, ed. 1988. “Feminist Interventions in the Histories of Art: An Introduction”.
En Vision and Difference, editado por Griselda Pollock. 1-24. London: Routledge.

Pollock, Griselda. 2001. “Vision, voz y poder: historias feministas del arte y marxismo”. En
Critica feminista en la teoria e historia del arte, editado por Karen Cordero € Inda Saenz.
45-80. Ciudad de México: Universidad Iberomericana/Conaculta-Fonca.

Proario Gémez, Lola. 2017. “Artivismo y potencia politica. El colectivo Fuerza Artistica de
Chogue Comunicativo: cuerpos, memoria y espacio urbano.” Telondefondo. Revista de
Teoria y Critica Teatral, 13(26): 48-62. http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/te-
londefondo/article/view/3978/3554

Sandoval, Chela and Latorre, Guisela. 2008. “Chicana/o Artivism: Judy Baca'’s Digital Work
with Youth of Color”. En Learning Race and Ethnicity: Youth and Digital Media, editado
por Anna Everett. 81-108. Cambridge: MacArthur Foundation Series on Digital Media
and Learning.

Segato, Rita. 2003. Las estructuras elementales de la violencia. Ensayos sobre el género
entre la antropologia, el psicoanalisis y los derechos humanos. Buenos Aires: Prometeo
libros.

Tilly, Charles, Castaneda, Ernesto, & Wood, Lesley J. 2019. Social Movements, 1768-2018.
London: Routledge.

Valencia, Alegre. 2013. “Nelly Richard. Critica y politica”. Aisthesis, 53(2013): 229-233.
https://doi.org/10.4067/s0718-71812013000100014

Verzero, Lorena. 2020. “Introduccion: Cuerpos en red: entretejiendo el artivismo feminista.”
En Vidal Yanina. Tiemblen brujas hemos vuelto. Artivismo, teatralidad y performance en
el 8M. 11-24. Montevideo: Estuario Editora.



Vuorisalo-Tiitinen, Sarri. 2006. “El *abrir’ los 0jos. los derechos de las mujeres en el discur-
SO zapatista.” En Mujeres latinoamericanas en movimiento. Latin American Women as
a Moving Force, editado por: Holmfridur Gardarsdottir; 101-124. Red HAINA/Instituto
lberoamericano e Instituto Vigdis Finnbogadottir de Lenguas Extranjeras, Universidad de
Islandia.

Yuval-Davis, Nira. 2006. “Intersectionality and Feminist Politics.” European Journal of Wo-
men’s Studies, 13 (2006): 193-209. https://doi.org/10.1177/135050680606575

Yuval-Davis, Nira. 2015. “Situated Intersectionality and Social Inequality.” Raisons Politiques
58 (2015): 91-100.

NOIDONAOYLNI

18

G808 /8 SUpDJy/K)





