
85

Francis Breyer

Die meroitische Herrscherfolge*

Kritische Bemerkungen zu einigen neuen Thesen

Bis vor wenigen Jahren meinte man noch, die 
Geschichte der 25. Dynastie zumindest in den 
Grundzügen, wenn nicht sogar im Detail, gut zu 
kennen. Dies hat sich mit dem Erscheinen der Arbei-
ten von Andreas Fuchs (1994), Douglas Frame (1999) 
und Michael Bányai (2013 & 2015) als Fehleinschät-
zung entpuppt. Zuerst wurde das sog. „Ankerda-
tum“ 712 v. Chr. durch die Edition der Inschrift von 
Tang i-Var ins Wanken gebracht, d.h. es war klar 
geworden, dass Schabaqo bereits im Jahre 706 v. Chr. 
in Ägypten an der Macht gewesen ist, vier Jahre frü-
her als zuvor angenommen.1 Jüngst erst kam hinzu, 
dass ein Fehler bei der Rekonstruktion der Reihen-
folge aufgedeckt werden konnte, in der die Könige 
der 25. Dynastie regierten. Michael Bányai gelang 
der Nachweis, dass entgegen einhelliger Meinung 
zuerst Schebitqo regierte und danach erst Schabaqo.2 
Die zunächst vor allem philologischen Argumente 
Bányais wurden inzwischen durch archäologische 
ergänzt,3 sodass die neue Königsfolge in der Zwi-
schenzeit als gesichert gelten kann und allgemein 
akzeptiert wird.4

Vergleichbare Veränderungen können für die 
späteren Epochen der nubischen Geschichte festge-
stellt werden. Hier sind vor allem die Neufunde zu 
nennen: Beispielsweise war der meroitische König 
Amanichareqerema bis vor wenigen Jahrzehnten 
ephemer, aus heutiger Sicht kann er als einer der 
großen meroitischen Bauherren gelten;5 ein einziges 
Ostrakon hat die Rekonstruktion des meroitischen 
Ziffernsystems auf eine völlig neue Basis gestellt6 – es 
muss wohl kaum daran erinnert werden, wie wichtig 

* Besonders bedanken möchte ich mich bei Angelika Loh-
wasser, die mir unpubliziert oder entlegen publizierte Lit-
eratur zur Verfügung gestellt und das Manuskript während 
der Entstehung kritisch kommentiert hat. Weiterer Dank 
geht Jochen Hallof, der das Ms. im Rahmen des Peer-
Review einer kritischen Durchsicht unterzogen hat.

1 Frame 1999; Kahn 2001. Zuvor allerdings bereits Fuchs 
1998, 124f. 

2 Bányai 2013, 49–133, bes. 55. Vgl. auch Bányai 2015. 
3 Broekman 2015; 2017a–b; Jurman 2017; Payraudeau 2014.
4 Jansen-Winkeln 2017, Postskriptum: „Im Gegensatz zu 

meinen Ausführungen auf dem [2014] Kolloquium in Mün-
ster bin ich jetzt der Meinung, dass die (neue) Reihenfolge 
Schebitku–Schabako in der Tat richtig ist …“.

5 Ausführlicher Rilly 2017, 287–290.
6 Hallof 2009.

Ziffern und Zahlen gerade in Königsinschriften sein 
können. Die Herrscherin Amanisacheto galt zwar 
immer schon als nicht unbedeutend, doch hat sich in 
den letzten Jahren dieses Bild durch den Fund einiger 
herausragender Monumente vor allem in Naga noch 
verstärkt.7 Auffällig ist, dass besonders viele Funde 
in Museumsmagazinen gemacht werden.8

Verbesserte Lesungen altbekannter Texte sind 
ein weiterer wichtiger Aspekt. Wie grundsätzlich 
die Neubewertung einzelner Inschriften sein kann, 
wurde kürzlich anhand der Inschrift REM 1261 auf-
gezeigt.9 Sie wurde von John Garstang in Meroë 
gefunden, von Lázló Török in Umzeichnung publi-
ziert und von Inge Hofmann transkribiert, galt als 
verschollen und wurde dann von Jochen Hallof im 
Egypt Centre der Swansea University wiederent-
deckt und bearbeitet. Dabei konnte Hallof die alte 
Lesung Hofmanns deutlich verbessern: 

Hofmann: (1) moldi..mlobeyې.teli (2) teqrdemni: 
qore (3) mrilo...b: limetli: 1

Hallof: (1) [a]qedise mlo bedeweteli (2) tewridemni: 
qore p(3)write: ...blimetli: t...

Allein diese eine Inschrift weist also nach heuti-
gem Wissen mehr als ein halbes Dutzend fehlerhafte 
Lesungen auf, wobei eine den Königsnamen betrifft. 

Nun hat Claude Rilly in den letzten Jahren nicht 
nur die meroitische Sprachforschung entscheidend 
voran getrieben, er hat zudem eine Reihe neuer 
Thesen aufgestellt und neue Lesungen vorgeschla-
gen, die Auswirkungen auf die Rekonstruktion der 
meroitischen Ereignisgeschichte haben. Diese ist bis-
lang mangels andersartiger Quellen großteils eine 
Königsgeschichte geblieben, und viele dieser neuen 
Vorschläge betreffen Lesungen von Königsnamen. 
Da Rillys Ansichten in seiner Synthese Histoire et 
civilisation du Soudan de la préhistoire à nos jours 
(open access 2017) kulminieren, soll dieses Werk zum 
Ausgangspunkt der folgenden kritischen Auseinan-
dersetzung genommen werden. Obwohl das Werk 
(mit unterschiedlichen Seitenzahlen) nun auch in 

7 Breyer 2021.
8 Zach 2021. 
9 Hallof 2017.



Francis Breyer                                                      MittSAG 34

86

Buchform erschienen ist, soll hier auf die im Internet 
publizierte Fassung Bezug genommen werden, da sie 
leichter zugänglich ist.

Die Thesen im Einzelnen

1. Adichalamani in Beg. N. 8?

Bis heute ist nicht ganz klar, welcher Herrscher auf 
Arqamani („Ergamenes II.“)10 folgte. Der Grund 
hierfür ist eine Diskrepanz zwischen dem epigra-
phischen Befund der Tempelbauten und der Grab-
bauten. Während an Tempeln in Unternubien zur 
Zeit der thebanischen Sezession vom Lagidenreich 
ein König mit Namen Adichalamani bezeugt ist, 
der dasselbe Epitheton trägt wie Arqamani, näm-
lich ࡒnx D.t mry Ỉs.t „er möge leben ewiglich, der 
von Isis Geliebte“, ist bislang kein Grab bekannt, 
in dem dieser Königsname erscheint. Mehr noch: 
Es scheint so, als habe es in der Königsnekropole 
Adichalamani nie gegeben, denn typologisch folgt 
auf die Pyramide Arqamanis (Beg. N. 7) diejenige des 
Tabirqa (Beg. N. 9). Wie genau dieser Widerspruch 
aufgelöst werden kann, ist immer noch unklar.11 So 
wurde etwa vorgeschlagen, es müsse sich bei Adich-
alamani um einen unabhängigen lokalen Kleinkönig 
gehandelt haben, der sich zwischen Ptolemaios IV. in 
Ägypten und Arqamani in Meroë behaupten konnte. 
Eigenwilliger ist die These, wonach Tabirqa ein ande-
rer Name des Adichalamani sei, genauer gesagt ein 
„Nekropolenname“. Beide Thesen sind sehr proble-
matisch. Zwar ist Adichalamani bisher tatsächlich im 
meroitischen Kernland nicht nachgewiesen; auf der 
anderen Seite ist nur mit Mühe glaubhaft, dass es ein 
Kleinkönig geschafft haben soll, Bauvorhaben wie in 
Debod zu stemmen.12 Freilich ist bemerkenswert, 
dass sich Adichalamani in Debod als Pharao darstel-
len ließ und nicht in typisch meroitischer Manier mit 
Fransenmantel etc. – sogar die Kuschitenkappe fehlt. 

Wie Stanley M. Burstein jüngst (2021: 60) fest-
stellte, schwankt die Interpretation der politischen 
Beziehungen zwischen Kusch und dem ptole-
mäischen Ägypten nach Ptolemaios II. zwischen 
zwei Extremen: Entweder werden die ägyptischen 

10 Winter 1981.
11 Diskussion bei Breyer 2014, 146f.; Zibelius-Chen 2011, 

266f.
12 Jochen Hallof (s. Anm. *) verwies jedoch darauf, dass der 

Tempel möglicherweise schon gestanden haben und die 
Darstellungen lediglich in Umzeichnungen vorhanden 
gewesen sein könnten. Dies ist mehrfach belegt, u.a. am 
Tempel von Esna. Adichalamani hätte dann lediglich die 
Dekoration ausführen und die aufgemalte Ptolemäerkar-
tusche durch seine eigene ersetzen müssen. 

Nennungen von „Tributen“ als propagandistisches 
Wunschdenken von ptolemäischer Seite abgetan 
(Török)13 oder Kusch wird als ptolemäischer Vasall 
betrachtet (Kormysheva)14. Wir wissen schlichtweg 
zu wenig, um ausschließen zu können, dass es in 
Nubien zu bestimmten Zeiten nicht auch mehrere 
Könige gegeben haben kann. Burstein stellt etwa 
die These auf, die Ergamenes-Episode bei Agathar-
chides reflektiere ein Auflehnen nubischer Elemente 
gegen einen griechisch erzogenen Marionettenherr-
scher Ergamenes, der nach dem Sieg Ptolemaios II. 
als Geisel in Ägypten aufgewachsen sein müsse.15 
Angelika Lohwasser hat zudem darauf verwiesen, 
dass das Reich von Meroe vielleicht zweitweise über 
ein diskontinuierliches Staatsgebiet verfügte.16

Was den „Nekropolennamen“ angeht, so ist zum 
einen nicht wirklich klar, was genau darunter ver-
standen werden muss, und zum anderen fragt man 
sich, warum in der Meroitistik ein derartiges Kon-
zept immer nur als eine Art „Notnagel“ in Anspruch 
genommen wird. Wenn Könige „Nekropolenna-
men“ besitzen (konnten), warum taten dies dann 
nur einzelne? Gemeinhin ist festzustellen, dass man 
in Meroë auf die Nennung des Namens im funerären 
Bereich sehr viel weniger fokussierte als in Ägypten. 
Das Konzept eines „Nekropolennamens“, das wohl 
von einer Trennung zwischen der lebenden Persön-
lichkeit des Königs und seiner toten Persönlichkeit 
– mit jeweils unterschiedlichen Namen – ausgeht, 
steht dieser Beobachtung diametral entgegen. 

Rilly hat hierfür in jüngster Zeit eine sehr elegante 
Lösung gefunden, indem er postulierte, dass Zei-
chenreste in der Pyramide Beg. N. 8 als Königsname 
Adichalamani gelesen werden könnten.17 Bislang ist 
dies lediglich eine Behauptung und ein subjektiver 
Eindruck von Rilly,18 d.h. ohne weitere Ausfüh-
rungen ist es bislang nach Ockhams Rasiermesser 
(entia sunt sine necessitate non multiplicanda) noch 
nicht ratsam, eine Folge dreier legitimer meroiti-
scher Herrscher Arqamani – Adichalamani – Tabir-
qa anzusetzen. Hinzu kommt, dass die Lesung an 
einem seidenen Faden hängt bzw. an dem kleinsten 
ägyptischen Hieroglyphenzeichen. Streng genom-
men argumentiert er nämlich lediglich mit einem 
ägyptischen ‹t›, das für meroitisch ‹ڴ› stehen soll, 
wie in der meroitischen Graphie des Adichalamani 

13 Török 2009, 389.
14 Kormysheva 1997, 358–60.
15 Burstein 2021, 62–63. Den Hinweis auf diesen Artikel 

verdanke ich Angelika Lohwasser. 
16 Lohwasser 2013b.
17 Rilly 2017, 228. 
18 Diskussion des Belegs von Tabirqa (RCK IV, Abb. E 

[40A]) bei Zibelius-Chen 2011, 266.



2023                Die meroitische Herrscherfolge

87

(i-ڴ-ܵ-r-Ỉmn). Rilly meint zwar noch, die Pyramide 
Beg. N. 8 sei räumlich zwischen der Arkamanis II. 
(Beg.N. 7) und der Tabirqos (Beg. N. 9) gelegen, 
typologisch bilden die drei jedoch keine Reihung. 

Abschließend muss man leider sagen, dass sich 
die These Rillys nicht verifizieren lässt, da die Zei-
chenreste heute noch unlesbarer geworden sind, als 
sie es schon zu Reisners Zeiten waren.

2. Sanakadachete = Amanisacheto?

Die Pyramide Beg. N. 11 ist einer der beeindru-
ckendsten Bauten der gesamten meroitischen 
Königsnekropole. Nicht nur, dass die Kultkapelle 
mit ihren vier Pylonen und zwei Höfen völlig den 
üblichen Rahmen sprengt, die Darstellungen zeigen 
darüber hinaus eine Herrscherin in vollem Ornat, 
hinter der ein Mann steht, der ihre Krone berührt 
– offensichtlich ein „Königmacher“.19 Nun wird 
Beg. N. 11 meist als Grab der Kandake Sanakada-
chete betrachtet und dies aus typologischen bzw. 
stilistischen Gründen. Sanakadachete wird bislang 
in die Mitte des zweiten Jahrhunderts vor Christus 
datiert (d.h. um 150 v. Chr.). Eine am Tempel F in 
Naga angebrachte Inschrift von ihr galt lange als 
eine der ältesten, wenn nicht sogar als die älteste 
Inschrift in meroitischen Hieroglyphen überhaupt. 
2007 hat Claude Rilly eine neue Paläographie der 
meroitischen Schrift publiziert und meint darin, eini-
ge Inschriften neu datieren zu können.20 Danach 
wäre Sanakachetes Inschrift von Tempel F etwa ein 
halbes Jahrhundert älter,21 zeitgleich mit der Regie-
rungszeit Taneyidamanis, von dem die älteste sicher 
datierbare meroitische Inschrift auf einem Sistrum 
stammt (um 220 v. Chr.).22 Sollte sich dies tatsächlich 
als belastbar erweisen, hätte dies gravierende Aus-
wirkungen. Damit wird nämlich aus Sanakadachete 
eine eher unbedeutende Königin. Doch damit noch 
nicht genug postuliert Rilly, Sanakadachete sei in 
Wirklichkeit identisch mit der Kandake Amanisa-
cheto, beides nur Varianten desselben Namens.23 

19 Dies muss nicht zwangsläufig bedeuten, dass es im 
meroitischen Reich mehrere Kandidaten oder gar ein 
Wahlkönigtum gab. Ein Königmacher ist eine besonders 
machtvolle Person, die einer anderen dazu verhilft, König 
zu werden. Jochen Hallof (s. Anm. *) wies darauf hin, 
dass das feminine Pendant für Amun eigentlich Amanunet 
ist und man das sogar im Meroitischen als imn-kdi-sḫe-to 
ausgedrückt haben könnte. 

20 Rilly 2007.
21 Rilly 2017, 229f.
22 Rilly 2019, 142, Abb. 4. 
23 Rilly 2017, 262f.

Prima vista scheint dies eine sehr gewagte These 
zu sein. In der Tat können wir Sanakadachete als ‹snk 
+ dېe + te› analysieren und Amanisacheto als ‹imn + 
sېe + to›. Doch warum sollten dېe und sېe identisch 
sein? Der Wechsel von ‹d› und ‹s› ist im Meroitischen 
nicht bezeugt. 

Nehmen wir jedoch einmal provisorisch an, die 
Bildungen seien mehr oder weniger bedeutungs-
gleich. Beide Namen sind immerhin von der Kon-
struktion her parallel, Sanakadachete bedeutet wohl 
so viel wie „Sanaka hat sie hervorgebracht“ und 
Amanisacheto ist (nach Rilly) als „Amun hat sie her-
vorgebracht“ zu deuten.24 Der springende Punkt ist 
dabei, dass Sanaka eine lokale Form der ägyptoku-
schitischen Göttin Mut darstellt, der Gemahlin des 
Amun. So gesehen wäre also Sanakadachete lediglich 
eine femininisierte Form von Amanisacheto. Anders 
betrachtet ist vielleicht Amanisacheto eine hoch-
herrschaftlichere Variante von Sanakadachete. Das 
Problem an Rillys These ist also nicht nur, wie man 
philologisch von Sanakadachete auf Amanisacheto 
gelangt, sondern dass wir mit zwei verschiedenen 
Namensformen für ein und dieselbe Person zu tun 
haben. Nun ist das natürlich aus ägyptologischer 
Sicht nicht wirklich gravierend, wenn man bedenkt, 
dass Namensänderungen bei Pharaonen geradezu 
programmatisch waren – man denke nur an Mentu-
hotep II. Wie dies im kuschitischen Bereich aussah, 
wissen wir jedoch nicht. Zwar hat auch Pi(anch)y 
mehrere Namensformen, aber in meroitischer Zeit 
scheint der ägyptische Brauch, eine mehrteilige Titu-
latur zu tragen, zumindest zeitweise nicht bestanden 
zu haben. Was für ein Ereignis könnte es gegeben 
haben, dass sich eine meroitische Herrscherin einen 
neuen Namen gab? Wäre es denkbar, dass es mit 
der Unterscheidung zwischen qore und ka(n)dake 
zu tun hat? Oder dass damit angedeutet werden 
soll, dass sie faktisch herrschte? War es irgendwie 
„notwendig“, dass eine regierende Königin einen 
Namen trug, der das Theonym „Amun“ enthielt und 
auf diesen (männlichen) Königsgott Bezug nahm? 
Immerhin ist dies bei den meisten Kandaken der 
Fall: Amanirenase, Amanisacheto, Amanitore und 
Amanichataschan. Nur bei Nawidemaka ist dies 
anders. Nun existieren durchaus Hinweise darauf, 
dass Könige beim Regierungsantritt andere Namen 
annahmen, weil sie nämlich in anderem Kontext 
mit Kurznamen erscheinen. Leider ist dies ein Zir-
kelschluss, denn wir vermuten nur, dass sich hin-
ter Prinz Arka in Musawwarat es-Sufra der spätere 

24 Die Schwierigkeit besteht u.a. darin, dass wir nicht genau 
wissen, ob hier zwischen „hervorbringen“ im Sinne von 
„zeugen“ vs. „geboren“ unterschieden wird. 



Francis Breyer                                                      MittSAG 34

88

König Arqamani verbirgt und hinter Prinz T[n]yi 
(also Tanayi, mehr hierzu weiter unten) in Beg. N. 8 
der spätere König Taneyidamani.25

Zumindest in einer Hinsicht ist die neue These 
Rillys von Vorteil: Sie kann erklären, weswegen im 
Amuntempel von Naga Stelen der Königin Amani-
sacheto gefunden wurden, obwohl diese dort über-
haupt nicht hatte bauen lassen.26 Auffällig ist näm-
lich, dass die Kandake Amanisacheto vor der Göttin 
Amesemi dargestellt wird, der Tempel F geweiht war. 
Möglicherweise waren die Stelen also eigentlich für 
diesen Tempel F gedacht oder stammten sogar von 
dort und wurden später versetzt.27 

Eine mögliche Identität von Sanakadachete mit 
Amanisacheto hat jedoch nicht nur Auswirkungen 
auf die Datierung von Tempeln in Naga, sondern 
auch auf die der Pyramiden von Meroë. Die Pyrami-
de Beg. N. 11 war nämlich aufgrund stilistisch paral-
leler Darstellungen einer Kandake und eines Prinzen 
vor Apedemak der Königin Sanakadachete zugeord-
net worden. Sollte diese mit Amanisacheto identisch 
sein, wäre dies ein Problem, denn die Zuschreibung 
von zwei Pyramiden an ein und dieselbe Herrscherin 
ist zwar denkbar, aber bisher in Nubien nicht belegt. 

Nach Rilly scheinen ferner weitere Parallelen (m 
rҳ.w nb) zwischen den Inschriften in Tempel F und 
denjenigen der Königin Nawidemaka (Bar. 10) zu 
bestehen. Daraus resultieren seiner Meinung nach 
zwei mögliche Schlüsse: Entweder, man setzt die 
Regierungszeit der Sanakadachete zwischen derje-
nigen von Amanisacheto und Nawidemaka an, oder 
Sanakadachete und Amanisacheto bezeichnen die-
selbe Person. 

3. Nahirqo = Gemahlin Adichalamanis

Wie bereits angedeutet, wird mit der Gleichsetzung 
von Sanakadachete und Amanisacheto gewisserma-
ßen eine Pyramide „frei“ in der Königsnekropole. 
Als Lösung hierfür schlägt Rilly vor, auf Reisners 
alte These zurückzukommen, wonach Beg. N. 11 der 
Königin Nahirqo zuzuweisen sei. Rilly zufolge war 
Nahirqo die Gemahlin des Tabirqa/Adichalamani, 
welche die Regentschaft für ihren Sohn Taneyida-
mani übernommen hatte, nachdem dessen Vorgän-
ger und Vater Tabirqa/Adichalamani früh verstor-

25 Rilly 2017, 236. Siehe Zibelius-Chen 2011, 71. 
26 Jochen Hallof bemerkte (s. Anm. *), dass man nicht 

unbedingt etwas bauen muss, um eine Stele zu errichten. 
Ein ebenso legitimer Grund sei die Einrichtung eines 
neuen Kultes inklusive Opferstiftungen (siehe REM 1138 
am Gebel Barkal – eine reine Stiftungsinschrift).

27 Wildung 2013, 416 folgt Rillys Datierung.

ben war. Als Hinweise in diese Richtung werden 
bereits bekannte chronologische Indizien angeführt: 
Beg. N. 11 datiere aufgrund ikonographischer Par-
allelen wohl in die Regierungszeit Ptolemaios’ VIII. 
(nach 145 n. Chr.).28 Die Taneyidamani zugewiesene 
Pyramide Beg. N. 20 sei in die Regierungszeit der fol-
genden Lagiden Ptolemaios IX. und XII. zu datieren, 
weil alle drei Herrscher einen Horusnamen mit dem 
Element kA-nxt bildeten.29

4. Thesen zum Amt der Kandake

Mehrere der oben aufgeführten Thesen bauen auf 
einer besonderen Sicht auf das Amt der Kandake 
auf, die Claude Rilly entwickelt hat.30 Im Gegen-
satz zu vielen Forschern, welche die Herrschaft von 
Frauen als einen der regulären Aspekte des meroiti-
schen Königtums ansehen, geht Rilly davon aus, dass 
auch in Meroë das Königtum a priori eine männli-
che Domäne war. In Ägypten sind zwar mehrere 
Frauen auf dem Thron belegt, deren Herrschaft war 
jedoch immer außergewöhnlich. In Meroë hätten 
Frauen nur die Macht ergreifen können, wenn sie 
für einen noch minderjährigen Nachfolger regierten, 
d.h. als Regentinnen für ihre Söhne. Der Prinz sei 
dann offiziell qore gewesen, geherrscht habe jedoch 
die Kandake. Einzig wenn der minderjährige qore 
starb, bevor er die Mündigkeit erreichte, habe eine 
Kandake die Alleinherrschaft erringen können. Rilly 
meint zudem, die Auswahl des Königs sei in meroi-
tischer Zeit nicht zwangsläufig dieselbe gewesen wie 
in napatanischer Zeit, d.h. es gab keine Königswahl 
mehr, sondern eine Erbmonarchie.

In der Tat muss man ihm zustimmen, dass es alles 
andere als sicher ist, ob die Auswahl des Herrschers 
in beiden Epochen gleich verlief. Einziger Kritik-
punkt ist, dass die Annahme eines Wahlkönigtums 
zunächst nicht die Existenz und die Bedeutung des 
Titels Kandake rechtfertigt. Was für einen Sinn soll-
te es haben, die Stellung der Königsmutter stark 
hervorzuheben, wenn dies nicht mit der Legitimi-
tät des zukünftigen Königs selbst zusammenhinge? 
Nach Rilly diente der Titel Kandake (den man wohl 
am besten mit „Königsmutter“ übersetzen sollte) 
nicht der Legitimation ihres Sohnes, sondern viel-
mehr ihrer eigenen (als Regentin). Dies führt uns zu 
einer Debatte über Erbfolgeregelungen, wie sie für 
die Kuschitenzeit immer wieder geführt wurden. 
Rilly hat sich dafür ausgesprochen, dass es in Meroë 

28 Hofmann 1978, 43.
29 Török 1997, 445. 
30 Rilly 2017, 230–235.



2023                Die meroitische Herrscherfolge

89

einen offiziellen Thronanwärter gab, gekennzeich-
net durch den Zusatz „groß“ (tr) oder die Ergän-
zung „des Königs“ (qorise) hinter dem Prinzentitel 
(pqr/ pkr). Rillys Sichtweise auf die Kandake und 
die Thronfolgeregelungen sind einleuchtend und 
finden sogar historische Parallelen zum römischen 
Kaisertum. Wäre es denkbar, dass sich das napata-
nische System der Königswahl unter dem Eindruck 
des römischen Nachbarn transformiert hatte? Wohl 
kaum: Die dominante Rolle der Königsmutter ist 
ein afrikanisches Element, welches die frühen Afri-
ka-Reisenden ausführlich beschreiben. Außerdem 
scheint das Wahlelement bereits in der Kuschitenzeit 
bestanden zu haben, also weit vor der Römerzeit. 
Möglicherweise wurde einfach der Kreis der Wahl-
berechtigten um die Kandake erweitert.

5. Amanisacheto – Nawidemaka – Amanitore

Eine Schwierigkeit bei Rillys neuer Sichtweise auf 
die Rolle der Kandake ist allerdings der Umstand, 
dass sie mehr oder weniger zwingend verlangt, dass 
nach einer Kandake ein Mann regiert haben sollte. 
Dies ist jedoch nicht der Fall, vor allem nicht nach 
Sanakadachete/ Amanisacheto. Zumindest ist kein 
Mann bekannt, der in diese Lücke springen könnte, 
was allerdings bei unseren sehr lückenhaften Kennt-
nis der meroitischen Geschichte kein sehr stichhal-
tiges Gegenargument sein kann. Rilly meint nun, 
zwischen Amanisacheto und Amanitore habe noch 
eine weitere Herrscherin regiert, nämlich Nawide-
maka.31 Die Pyramide Bar. 6, die ihr zugewiesen 
wird, ist einer der größten Grabbauten am Gebel 
Barkal. Bemerkenswerterweise wird sie zwar als 
qore ausgewiesen, nicht aber explizit als Kandake. 
Ob dies nur dem Überlieferungszufall geschuldet 
ist, muss unklar bleiben. Ebenso unklar ist, warum 
auf den Darstellungen an ihrer Pyramide nicht der 
oberste Prinz (pqr-tr) selbst opfert, sondern sein 
Bruder Etareteya. 

In Bezug auf Rillys Überlegungen zur Kandake 
stellen sich also zwei Fragen, die er unbeantwortet 
lässt:32 1.) Was passiert, wenn es den potentiellen 
Thronfolger noch vor der Kandake dahinrafft und 
wiederum nur eine Kandake (diesmal der nächsten 
Generation) übrig bleibt? 2.) Konnte die Kandake bis 
an ihr Lebensende regieren oder musste sie abtreten, 
wenn der Nachfolger volljährig wurde? Zu beiden 
Fragen äußert sich Rilly nicht, er stellt sie nicht 

31 Rilly 2017, 263–267.
32 Besten Dank an Jochen Hallof für die weitere Zuspitzung 

der Problematik auf diese Fragen. 

einmal – wobei natürlich gesagt werden muss, dass 
wir sie wohl nie mit Sicherheit werden beantworten 
können. 

6. Amanirenase nicht Gemahlin des Teriteqase, 
sondern seine Mutter

Über keinen Abschnitt der meroitischen Herrscher-
geschichte lässt sich so viel aussagen wie über die Zeit 
der Auseinandersetzungen zwischen dem römischen 
und dem meroitischen Reich. Gleichwohl ist unser 
Bild auch hier sehr lückenhaft, weil die meroitischen 
Quellen weitgehend fehlen. Eines der wenigen Quel-
lenkonvolute ist das um Teriteqase, Amanirenase 
und Akinidada. Letzterer war nach Strabon der Sohn 
der Kandake, die nach Teriteqases Tod regierte, aber 
auf späteren Monumenten erscheint er neben einer 
anderen Kandake, nämlich mit Amanisacheto. Meist 
wird der Wechsel Teriteqase – Amanirenase damit 
begründet, Letztere sei die Gemahlin des Ersteren 
gewesen. Rilly meint nun, sie dürfte als Kandake viel 
eher dessen Mutter gewesen sein.33 Diese Konstel-
lation wäre immerhin eine Erklärung dafür, warum 
Teriteqase auf dem Dakka-Graffito zusammen mit 
Amanirenase genannt wird, auf der Hamadab-Stele 
jedoch nicht: König Teriteqase war im Kampf mit 
den Römern gefallen, weswegen seine Mutter die 
Regierung übernahm und Prinz Akinidada das Heer 
anführte.34 Natürlich wissen wir nicht genau, ob 
Amanirenase wirklich die „einäugige“ Kandake der 
klassischen Autoren war – wir können es allenfalls 
vermuten, da sie auf den Reliefs ihrer Grabkapelle 
(Bar. 4) mit der ägyptischen Doppelkrone darge-
stellt wird – also vielleicht als Kandake und als qore 
herrschte.35 

7. Amanisacheto hatte einen Sohn

Wie bereits angesprochen, ist ein Schwachpunkt bei 
Rilly Rekonstruktion die Frage, wie es sein kann, 
dass zwei Kandaken aufeinander folgen. So jeden-
falls scheint es nach Lage der Dinge bei Amanirenase 
und Amanisacheto gewesen zu sein. Für Amanisa-
cheto hat Rilly eine ungewöhnliche Lösung parat: 
Sie könnte tatsächlich einen Sohn gehabt haben, der 

33 Rilly 2017, 243.
34 So Rilly 2017, 249f.
35 Rilly 2017, 252. Jochen Hallof wies mich darauf hin (s. 

Anm. *), dass die meroitischen Texte eine eindeutige 
Sprache sprächen: Die Kandake ist ausnahmslos qore und 
Kandake. Wenn sie nur als Kandake bezeichnet wird, dann 
weil der qore separat mit Namen genannt wird. 



Francis Breyer                                                      MittSAG 34

90

jedoch nicht direkt namentlich belegt ist, sondern 
nur indirekt erschlossen werden kann. Dafür ver-
weist Rilly auf den Goldschatz der Amanisacheto, 
der heute in den Ägyptischen Museen von Berlin und 
München ausgestellt wird. Dort finden sich Darstel-
lungen der sog. „göttlichen Geburt“,36 d.h. wir sehen 
ein Kind auf den Armen seiner Mutter, begleitet von 
einer weiteren Person. Der ägyptische Kontext ist 
hier wie folgt: Der regierende Pharao wird als Nach-
komme des Gottes Amun dargestellt, der in Gestalt 
des menschlichen Pharaos mit dessen Gemahlin den 
Thronerben zeugt. Bekannt ist dieses Narrativ vor 
allem aus den Reliefs von Luxor und Deir el-Bahari 
aus dem Neuen Reich. Nun wissen wir natürlich 
nicht genau, was diese Szene im meroitischen Reich 
bedeutete. Aber dass es sich um einen Topos handelt, 
dürfte klar sein. Kein Ägyptologe würde jemals einen 
sonst nicht bekannten Pharao allein aufgrund einer 
derartigen Darstellung rekonstruieren. Mit anderen 
Worten: Diese These ist m.E. mit Entschiedenheit 
abzulehnen. Genauso wenig könnten wir auf der 
Grundlage der Reliefs vom Pylon ihrer Grabkapelle 
sagen, dass sie tatsächlich die meroitischen Truppen 
persönlich in den Kampf gegen die römischen Inva-
soren führte, weil nämlich die Szene vom „Erschla-
gen der Feine“ ebenfalls gänzlich konventionell ist. 
Eine ganz andere Frage ist, wie genau das Verhältnis 
Amanisachetos zu ihrer Vorgängerin war. Darüber 
wissen wir nichts – vielleicht war sie eine weitere 
Witwe Teriteqases. Oder der ein oder andere Herr-
scher ist uns schlichtweg nicht überliefert. Es kann 
also doch sein, dass Amanisacheto einen Sohn hatte, 
nur ist eben ihr Goldschmuck kein überzeugender 
Hinweis darauf. 

8. Natakamani war nicht Gemahl der Amanitore, 
sondern ihr Sohn

Meist wird stillschweigend angenommen, beim 
Herrscherpaar Natakamani und Amanitore habe es 
sich um ein Ehepaar gehandelt.37 Rilly kann jedoch 
sehr überzeugende Argumente dafür vorbringen, 
dass Natakamani nicht Amanitores Gemahl war, 
sondern vielmehr ihr Sohn.38 Leider ist die Sache 
etwas kompliziert, da es um eine alte Kopie zweier 
Graffiti geht, die von schlechter Qualität sind. Rilly 
meinte, die Kopien seien zudem verschollen, was 
jedoch nicht stimmt – im Wörterbucharchiv in Berlin 
befinden sich Papierabdrücke.39 Es handelt sich um 

36 Lohwasser 2001b.
37 Zach 2001.
38 Rilly 2017, 273.
39 Besten Dank an Jochen Hallof, der mich auf diesen 

zwei demotische Graffiti aus Dakka, die aufeinander 
Bezug nehmen und deren Verfasser Harmachis allem 
Anschein nach nicht besonders beschlagen war, was 
die ägyptische Schriftsprache angeht. 

Datiert ist das Ganze ins „Jahr 3 des Königs Aqra-
kamani (AqrgAmnA) und der Königin Naytal (Nyܖl), 
seiner Mutter“ – so jedenfalls nach der bisherigen 
Lesung. Wenn man jedoch – wie Rilly das tut – 
an zwei Stellen von Fehlern des Kopisten ausgeht, 
die sich durch sehr ähnliche Zeichenformen sehr 
leicht erklären lassen, gewinnt man eine ganz andere 
Lesung. Die Namen entpuppen sich dann nämlich 
als NtgAmnA und <M>myܖr und dahinter können 
sich nur Natakamani und Amanitore verbergen. Es 
sei hier noch einmal darauf hingewiesen, dass zu 
allen Zeiten das Theonym Amani „Amun“ ohne den 
expliziten Anlaut geschrieben werden konnte.40 Da 
stünde also: „Jahr 3 des Königs Natakamani und der 
Königin (A)manitore, seiner Mutter“. Wenn wir dies 
ernst nehmen, und wir sollten dies tun, war Amani-
tore wahrscheinlich eine weitere Gemahlin des Ama-
nachabale (nach der bisher bekannten Kaditede). 

Vor diesem Hintergrund ergibt ein Relief aus der 
Grabkapelle des Königs Amanachabele (Beg. N. 2) 
deutlich besseren Sinn als bisher: Hier werden vier 
Prinzen größer und einer kleiner abgebildet sowie 
zwei Königinnen in zwei Registern. Dabei dürfte es 
sich um Natakamani und seine Brüder Arikancharor, 
Arakachataror und Sorakarora handeln.41

Auch die Lage von Amanitores Pyramide 
Beg. N. 1 spricht für eine chronologische Folge 
Amanitore – Natakamani, denn sie befände sich in 
unmittelbarer Nachbarschaft zu der ihres Gemahls 
Amanachabele (Beg. N. 2). 

9. Talachide-amani

Im Jahre 2012 wurde in Meroë die Inschrift des bis-
lang unbekannten Königs Talachide-amani gefun-
den. Aufgrund dieses neuen Königsnamens konnte 
auch ein Graffito aus Philae neu gelesen werden: 
„das Kind (tdېe) Maloworebar und der König Tala-
chide-amani“. Früher war aufgrund der Unkenntnis 
des Namens falsch abgetrennt und daher „Lachi-
damani“ gelesen worden.42 Nun könnte man sich 

Umstand hinwies. Eine Überprüfung von Rillys These 
anhand dieser Kopie wird Gegenstand einer eigenen 
Studie sein. 

40 So Hallof 2022: 57. Bislang war davon ausgegangen 
worden, dass die Schreibungen ohne Anlaut ein Dat-
ierungskriterium darstellen (spätmeroitisch). 

41 Rilly 2017, 274.
42 Falsche Abtrennungen des Gottesnamens sind freilich 



2023                Die meroitische Herrscherfolge

91

fragen, warum ein Kind vor dem König genannt 
wird. Auf Meroitisch steht qore tlhidmni ptrotiselw, 
d.h. „durch (lw) die Macht (se) des Königs Königs 
Talahideamani“ handelt Maloqorebar – das „Kind“ 
Maloqorebar ist hier die handelnde Person ist und 
König Talahideamani der Auftraggeber.43 Alles in 
allem dürft sich diese These Rilly als sehr wahr-
scheinlich erweisen. 

10. Naqyrinsan > Nadikenasene

Zum Schluss sei noch erwähnt, dass Rilly für einen 
Königsnamen eine verbesserte Lesung präsentiert: 
Der Name des Herrschers, der in Beg. N. 13 bestattet 
wurde, war bislang als „Naqyrinsan“ bekannt – Rilly 
liest ihn Nadikenasene.44 

Diskussion und weitere Anregungen

Was lässt sich nun allgemein über diese neuen The-
sen sagen? Zum einen ist eindeutig, dass es einer 
Art Generalrevision der Quellen zur meroitischen 
Geschichte bedarf. Zum anderen zeigt sie, dass eine 
noch stärkere Abkehr von alten Denkmustern der 
Meroitistik zum Vorteil gereichen würde.

Claude Rilly ist ganz offensichtlich die Quellen 
sehr kleinteilig durchgegangen und hat sich daran 
gemacht, auch bislang kaum lesbare Zeichenspuren 
zu identifizieren. Fehlerhafte Lesungen sind in der 
Meroitistik ein gravierendes Problem; sie haben die 
Forschung wahrscheinlich deutlich behindert. So 
dürfen wir sehr gespannt sein, welche Korrekturen 
Jochen Hallof in seinem bald vollständig erschiene-
nen „Analytischen Wörterbuch des Meroitischen“ 
bringen wird. In einem extra Dokumentenband zu 
diesem Werk werden Korrekturen erscheinen, die 
unser Verständnis vieler meroitischer Texte sicher-
lich deutlich verbessern werden. In diesem Band 
werden alle Inschriften mit REM-Nummern in 
korrigierter Lesung veröffentlicht werden, samt 
Angaben darüber, ob und aufgrund welcher Quel-
len die Korrekturen erfolgt sind. Man wird also die 
vollständige Publikation von Hallofs opus magnum 
abwarten müssen, bevor eine erneute grundsätzliche 
Durchsicht der meroitischen Quellen zur Rekon-
struktion der Königsgeschichte sinnvoll erfolgen 
kann.  

auch den meroitischen Schreibern unterlaufen, etwa in 
REM 0409/2 (teqride:amni:).

43 Herzlichen Dank an Jochen Hallof für die Präzisierung 
der Interpretation. 

44 Rilly 2017, 241.

Was den zweiten Punkt angeht, die altbekannten 
Denkmuster, so beziehe ich mich hier vor allem 
auf die Ansichten zum meroitischen Königtum, 
insbesondere auf die Rolle der Kandake und die 
Mechanismen der Königsfolge.45 Hier sollte m.E. 
viel stärker als bisher der Blickwinkel geöffnet wer-
den, und zwar mit Hilfe der Ethnologie. Zwar wird 
etwa in Jeremy Popes Analyse der Regierungszeit 
Taharqos das von David Edwards (1996, 1998) in 
die Nubienkunde eingeführte Konzept der „seg-
mentären Staaten“ propagiert, doch in den Details 
schaut die Meroitistik erstaunlich wenig über den 
Tellerrand. Dabei liegen mögliche Parallelen quasi 
„vor der Haustür“: Wenn wir Ethnographien heu-
tiger Gruppen im Sudan nicht als „Fenster in eine 
ferne Vergangenheit“ begreifen, sondern vielmehr 
als eine Art Kompendium des Möglichen, dann wer-
den sich sicherlich viele Anregungen für die Meroiti-
stik finden lassen. Und diese sind trotz der Arbeiten 
etwa von Randi Haarland (1978, 2014, 2017), Timo-
thy Kendall (1989), Angelika Lohwasser (2001a; 
2000a), Petra Weschenfelder (2012) oder Claudia 
Näser (2005; Kleinitz & Näser 2013) immer noch ein 
Desiderat.46 Immer noch scheint das Denken vieler 
Europäer in alten Mustern gefangen. So wird endlos 
darüber diskutiert, ob die Erbfolge bei den Kuschi-
tenpharaonen patrilinear, matrilinear oder kollateral 
geregelt war. Zahlreiche Forscher diskutieren über 
Koregentschaften und Kandaken, ohne sich völ-
lig andersartiger Regelungen zur Bestimmung von 
Herrschern bewusst zu sein, die bei ganz konkreten 
Gruppen existier(t)en.47 

So wäre es immerhin denkbar, dass signifikante 
Teile der meroitischen Gesellschaft eine „doppelte 
Morphologie“ aufweisen, wie dies Marcel Mauss 
genannt hat.48 Dass Gesellschaften saisonal unter-

45 Ein erster Ansatz wäre zu erkennen in dem Aufsatz von 
Matthias Karlsson 2021.

46 Haarland, Kendall und Näser sind ziemlich objektbezo-
gen, d.h. betreiben Ethnoarchäologie im engeren Sinne; 
Lohwasser verweist fast nur in einzelnen Fußnoten auf 
ethnographische Vergleiche (2001a, Anm. 305, 381, 391 
& 394; 2000a, Anm. 24) und Weschenfelder betreibt 
eigentlich historische Ethnologie, d.h. sie untersucht die 
Geschichte bestimmter Ethnien. 

47 Wichtig ist dabei natürlich, dass dies auch konkret nach-
zuweisen ist – ein Ausbrechen aus Denkmustern allein 
genügt nicht. So ist Angelika Lohwassers Hypothese, 
wonach in der Ahnenreihe des Aspelta keine biologische, 
sondern eine rituelle Mutterschaft vorliegt (2005: 152f.), 
erst einmal ein sehr ernst zu nehmender Vorschlag. Allein: 
Er wird durch keinerlei Parallele aus dem sudanischen 
Raum hinterfüttert. Dabei hätte es diese durchaus gege-
ben. Beispielsweise hat in Darfur die leibliche Schwester 
des Königs als „Königliche Mutter“ eine sehr beherr-
schende Stellung (O’Fahey & Spaulding 1974: 150). 

48 Mauss & Beuchat 1979 [1904–5].



Francis Breyer                                                      MittSAG 34

92

schiedlich aufgebaut sind, etwa mit einem charis-
matischen männlichen Führer während der Jagdsai-
son und eher weiblich dominierten Strukturen zu 
anderen Zeiten, ist vielfach belegt – man denke an 
die Inuit in Alaska, die Kwakiutl im Nordwesten 
der USA oder die Nambikwara in Brasilien. Viele 
zentralafrikanische Gruppen wechseln monatlich 
zwischen Ritualordnungen, die mal von Männern, 
mal von Frauen dominiert sind.49

An Hinweisen dafür mangelt es auch in der Mero-
itistik nicht. So ist festzustellen, dass die ägyptische 
Ausrichtung auf einen männlichen Pharao in Meroë 
und der Dualismus Ober- vs. Unterägypten zu einem 
Dualismus männlich-weiblich umgedeutet wird 
(Lohwasser 2000b). Wenn in der Sudanarchäologie 
bestimmte Monumentalbauten als „Paläste“ ange-
sprochen werden, könnte dies durchaus irreführend 
sein, denn allein der „Palast Amanisachetos“ in Wad 
Ben Naga zeigt, dass diese Art von Gebäude keinen 
„Thronsaal“ enthält, wie man ihn aus Palästen in 
anderen Kulturen kennt, sondern eher Magazine.50 

Wäre es nicht denkbar, dass die Kandake ein 
Amt war, das dauerhaft parallel zu demjenigen eines 
männlichen Herrschers existierte? Dergleichen 
ist bei den Hethitern gut erforscht: Dort sind der 
Großkönig Chattusili und seine Gemahlin Pudu-
cheba auf einem Königssiegel zusammen abgebil-
det – neben dem Hof des hethitischen Großkönigs 
gab es einen parallelen Hofstaat der tawananna, 
der hethitischen Großkönigin.51 Diese hatte zwar 
de jure primär kultische Aufgaben, jedoch de facto 
großen politischen Einfluss. Auch die tawananna 
war eine Königsmutter bzw. vor allem die Gemahlin 
eines (ehemaligen) Großkönigs – ihr Amt behielt sie 
nämlich auch dann noch, wenn ihr ein neuer König 
den Thron bestieg und dieser eine Gemahlin hatte. 
Mit anderen Worten: sie sicherte die Kontinuität der 
Herrschaft, denn ihre Regierungszeit überlappte mit 
denen des Großkönigs. Nach ihrem Tod ging das 
Amt entweder auf ihre Tochter über oder an eine 
Königsgemahlin. Entsprechend kam es dann auch 
zu Auseinandersetzungen zwischen den weiblichen 
Mitgliedern des Königshauses. Neben den religiösen 
Aufgaben oblag es ihr auch, den König zu vertreten, 
während dieser sich auf Kriegszügen befand. Sie war 
die oberste Priesterin des Reiches und damit genau 
das weibliche Gegenstück zum Großkönig. Nur am 
Rande sei erwähnt, dass der hethitische Großkönig 
wohl ebenfalls in einer Mischung aus Erbfolgeregeln 
und Königswahl durch den bangu, die königliche 

49 Knight 1991; Graeber & Wengrow 2022, 135.
50 Onderka & Vrtal 2014.
51 Breyer 2010, 287–293; Bin-Nun 1975.

Sippe, bestimmt wurde (Klengel 2003; Starke 1996; 
Breyer 2010: 456f.). 

Meist wird angenommen, es habe das Amt der 
„Gottesgemahlin“ in Meroë nicht gegeben, dabei 
hatte es sich vielleicht allzu offensichtlich zum Amt 
der Kandake entwickelt.52 Es dürfte kein Zufall sein, 
dass ausgerechnet in der Kuschitenzeit die Gottes-
gemahlinnen des Amun einen derartigen Einfluss 
erlangten.53 In manchen Gesellschaften rotieren 
bestimmte Ämter unter gewissen Clans, etwa die 
„Büffelpolizei“ bei den Plains-Indianern.54 Dies 
erinnert uns wiederum an gewisse Strukturen im 
aksumitischen Königtum, wo die Thronfolger nicht 
unbedingt Söhne ihren Vorgänger waren, aber einen 
sog. „Bisi-Namen“ tragen, der wahrscheinlich die 
Clanzugehörigkeit angibt.55 Vielleicht wurde die 
Kandakenwürde durch Adoption unter verschie-
denen Clans weitergegeben. Dies sind natürlich nur 
Spekulationen, die jedoch aufzeigen sollen, dass wir 
uns noch mehr als bisher von festgefahrenen Denk-
mustern befreien sollten. Und dass eine Frau nur als 
Regentin für einen unmündigen Sohn regieren kann, 
scheint mir (ungewollt natürlich) eurozentrischen 
Vorstellungen zu entsprechen. 

Gleiches gilt für starre Regelungen zur Erbfolge. 
Dabei dürfte klar sein, dass es in der Kuschitenzeit 
vor allem um eines ging: Der Nachfolger musste 
sich als fähig erweisen. Bei Taharqo ist dies ganz 
eindeutig, denn hier wissen wir, dass sich der Prinz 
zu Beginn seiner Karriere als Heerführer profilieren 
musste. Auch hier lohnt sich ein Blick auf andere 
Gesellschaften und diesmal existiert sogar ein euro-
päisches Beispiel. In Schottland wurde der König 
im ersten nachchristlichen Jahrtausend ebenfalls 
„gewählt“, und zwar setzte sich der willensstärkste 
(will heißen: der brutalste) Kandidat und derjeni-
ge mit der größten Hausmacht unter einer Reihe 
von Anwärtern durch. Im anglophonen Raum hat 
sich hierfür der terminus technicus tannistry eta-
bliert, zu Deutsch „Thanwahl“, was seinerseits auf 
den gälischen Ausdruck tànaisteachd zurückgeht. 

52 Jochen Hallof (s. Anm. *) wendet ein, von welchem Gott 
die Kandake dann Gemahlin gewesen wäre. Immerhin 
hätten mehrere Herrscher andere Götter als Amun in 
ihrem Namen. Dem wäre zu entgegnen, dass sicherlich 
nicht zufällig die Gottesgemahlinnen in Ägypten während 
der Kuschitenzeit eine solch große Rolle spielen. Es ist 
also die Frage nach der Henne und dem Ei. Nach der 
ägyptischen Königsideologie hatte Hatschepsut auch 
Amun zum göttlichen bzw. himmlischen Vater, obwohl 
gleichzeitig Thutmosis ihr irdischer Vater war. Ich sehe 
hier keinen Widerspruch. 

53 Lohwasser 2016.
54 Lowie 1948. 
55 Drewes 2019, 469-481; Breyer 2015: 80.



2023                Die meroitische Herrscherfolge

93

Für die angelsächsische Zeit spricht man in diesem 
Zusammenhang von der „Kriegerphase“ des frühen 
englischen Königtums, die auch „Heldenzeitalter“ 
genannt wird.56 Wenn sowieso der Stärkste gewinnt, 
ist es müßig, darüber zu spekulieren, ob immer 
zuerst ein Neffe der Primogenitur zum Zuge kam 
oder nicht. Wie bei den Kandaken sollte bei Fragen 
der Thronfolge mehr noch als bisher geschehen57 
nach ethnohistorische Parallelen gesucht werden. 
Die oben aufgeführten Beispiele sollen lediglich auf-
zeigen, was alles möglich ist – eine genaue Darlegung 
der Parallelen im Einzelnen würde den hier vorgege-
benen Rahmen sprengen.

Meines Erachtens sind einige von Rillys Thesen 
sehr überzeugend, andere hingegen weniger. Gänz-
lich abzulehnen ist seine These (hier Nr. 7), wonach 
Amanisacheto einen minderjährigen Sohn hatte, für 
den sie als Kandake (d.h. als Regentin im Sinne Ril-
lys) herrschte. Dafür gibt es keine belastbaren Argu-
mente – die Darstellungen der göttlichen Geburt 
auf Goldringen aus ihrem Grabschatz sind viel zu 
stereotyp und allgemein und können keinesfalls als 
Indizien in diese Richtung gewertet werden. Was die 
These angeht, wonach Amanirenase nicht Gemahlin 
des Teriteqase war, sondern seine Mutter (hier Nr. 6). 
so ist dies bislang nicht mehr als eine Behauptung, 
auch wenn sie sich möglicherweise besser in die 
Quellenlage einfügt. 

Grundsätzlich ist Rillys Sichtweise auf das Amt 
der Kandake sehr einleuchtend (hier Nr. 4), obwohl 
es einen Schwachpunkt gibt (hier Nr. 5), dass nämlich 
dies voraussetzt, dass mehrere minderjährige männ-
lichen Herrscher nicht überliefert sind. Dies kann 
jedoch mit Fug und Recht dem Überlieferungszufall 
zugewiesen werden. Schwerer wiegt, dass sich die 
Thesen gegenseitig stützen, dass also die hier mit 
den Nummern 6 und 7 versehenen Hypothesen auf 
Nr. 4 einwirken. Man muss allerdings sagen, dass 
auch diese unter der Rubrik „Überlieferungszufall“ 
verbucht werden können. 

Es verbleiben also noch einige Thesen Rillys, 
die der weiteren Überprüfung harren. Dabei sind 
zwei Aspekte zu unterscheiden. Auf der einen Seite 
stehen neue Lesungen altbekannter Inschriften bzw. 
Zeichenreste. Hier hat Rilly bislang seine neuen 
Interpretationen lediglich angedeutet – sie bedürften 
einer kritischen Evaluation, die jedoch sinnvoll erst 
gemacht werden kann, nachdem Rilly sie ausführlich 
dargelegt hat. Dies betrifft die These (hier Nr. 1), 
wonach Zeichenreste in der Pyramide Beg. N. 8 im 
Sinne von Adichalamani zu lesen seien, aber auch 

56 Wormald, ³2018, 14
57 Spaulding 1998; Lohwasser 2000a.

die Neuinterpretation des Philae-Grafittos im Sinne 
von Talachide-amani (hier These 9) sowie inschriftli-
chen Argumente für die These (hier Nr. 8), wonach 
Natakamani nicht der Gemahl der Amanitore war, 
sondern ihr Sohn.

Auf der anderen Seite stehen paläographische 
bzw. ikonographische und graphematische Argu-
mente, deren Validität m.E. noch weiter überprüft 
werden müssten. So wäre etwa auszuführen, worin 
genau die graphematischen Parallelen zwischen den 
Inschriften in Tempel F und denjenigen der Königin 
Nawidemaka (Bar. 10) bestehen, die für eine Gleich-
setzung von Sanakadachete mit Amanisacheto sprä-
chen. Hierzu gehört auch eine weitere Hinterfütte-
rung der These (hier Nr. 3), wonach Nahirqo eine 
Gemahlin Adichalamanis war. Sie beruhen auf der 
paläographischen bzw. ikonographischen Datierung 
der Pyramide Beg. N. 11 in die Regierungszeit Ptole-
maios’ VIII. (nach 145 n. Chr.). Ob eine solche Datie-
rung wirklich belastbar ist, wage ich zu bezweifeln. 
Ich denke nicht, dass wir nubische Könige anhand 
des Vorkommens bestimmter Namenselemente oder 
Epitheta in Ägypten datieren sollten. So datiert Rilly 
Taneyidamani in die Zeit Ptolemaios IX. und XII. 
aufgrund des gemeinsamen Bildungselements kA-nxt 
des Horusnamens. M.E. grenzt dieses in der Nubien-
kunde übliche Vorgehen an Kabbala. Abgesehen 
davon, dass sie letztlich eine recht koloniale Haltung 
von Seiten der Nubienkunde beinhalten könnte – sie 
suggeriert nämlich, dass die Kuschiten nichts anderes 
konnten, als ihre ägyptischen Nachbarn zu kopieren. 
Natürlich kann eine Kultur der geistige Lehrmeister 
einer anderen sein (wie bei China und Japan), nur 
sollte man sich eben davor hüten, automatisch eine 
Kultur als Anhängsel oder Epigone einer anderen zu 
betrachten. Sicherlich geschahen Übernahmen wie 
bei Königsnamen nicht planlos, sondern bewußt. 
Nur müsste man dies eben erst nachweisen. 

Schließlich wäre das Konzept des Nekropo-
lennamens, das für Tabirqa bzw. Adichalamani in 
Anspruch genommen wird, auf den Prüfstand zu 
stellen. Zumindest könnte man hier auf Parallelen 
in anderen Kulturen verweisen. Beispielsweise tra-
gen Herrscher und ihre Regierungszeiten in China 
(und dann auch in den Nachbarregionen Korea, 
Japan und Vietanam) nicht nur einen Eigennamen, 
sondern auch einen Ärenname (nianhao), der einer 
Regierungsdevise gleichkommt. Nach ihrem Tod 
wir ihnen ferner ein Tempelnamen (miàohào) und 
eben auch einem posthumen Titel bzw. Ehrenname 
(shì hào) verliehen (Nordvall 2020). Die meisten 
dieser Herrscher sind heute unter ihrem Ehrenna-
men bekannt. Hintergrund für diese Praxis ist der 
ausgeprägte Ahnenkult. Beispielsweise trug der 



Francis Breyer                                                      MittSAG 34

94

berühmte Kangxi-Kaiser (so genannt nach seiner 
Regierungsdevise) den Eigennamen ÀixƯn Juéluó 
Xuányè und wurde nach seinem Tod unter dem 
Tempelnamen (Qing) Šengzu („geheiligter Ahne“) 
verehrt bzw. mit dem Ehrennamen Rendi bezeich-
net. Herausragende Persönlichkeiten, die nicht mit 
dem Kaiserhaus verwandt waren, konnten ebenfalls 
posthume Ehrennamen erhalten – die bekanntesten 
sind Konfuzius (Kǂng FǌzƯ „Lehrmeister König“; 
Geburtsname Kǂng Qiǌ) und Laozi (LăozƱ „Alter 
Meister“). In dem ersten bedeutenden Beispiel chi-
nesischer Geschichtsschreibung (1. Jhd. v. Chr.), den 
„Aufzeichnungen des Chronisten“ (ShƱjì) von Sima 
Quian & Sima Tan werden die Regeln für die Titel-
wahl ausführlich beschrieben. 

Die crux bei derartigen Vergleichen ist ihre Belie-
bigkeit. In der Ethnoarchäologie wird daher zwi-
schen der formalen Analogie und der relationalen 
Analogie unterschieden. Bei Letzterem muss eine 
Beziehung zwischen den zwei Vergleichsobjekten 
plausibilisiert worden sein. Noch enger ist der sog. 
„direct historical approach“, bei denen eine konkrete 
und direkte Verbindung zwischen den beiden vergli-
chenen Kulturen nachgewiesen worden sein muss, 
d.h. nicht nur derselbe geographische und sozioöko-
nomische Kontext, sondern auch eine historische 
Kontinuität (David & Kramer 2001). Solange dies 
nicht gegeben ist, dürfte es für die Nubienkunde 
unerheblich sein, ob im fernen China das Konzept 
des Nekropolennamens belegt ist oder nicht. Dassel-
be gilt auch für weitere Hypothesen in der Nubien-
kunde, etwa Angelika Lohwassers Vorschlag (2005), 
bei der Ahnenreihe des Aspelta habe lediglich eine 
„rituelle Mutterschaft“ (keine biologische) vorge-
legen. Ohne Parallelen aus demselben Kulturraum 
bleiben derartige Konzepte genauso wenig fassbar 
wie Rillys allgemeinen Verweise auf graphematische 
und onomastische Parallelen. Wenn wir auch nur 
eine Chance haben wollen, zu verstehen, was sich 
hinter dem Konzept der Kandake verbirgt, werden 
wir nicht umhin kommen, die bislang meist nur 
in Form von Fußnoten aufgeführten Parallelen aus 
den späteren Phasen der sudanesischen Geschichte 
in extenso den antiken Quellen gegenüberzustellen. 
So verweist Angelika Lohwasser (2001a) zwar auf 
die weiblichen Genealogien bei den Ashanti (Anm. 
391), auf die Rolle der leiblichen Königsschwester 
in Darfur (Anm. 394) oder auf matrilineare Thron-
folge bei den Funj oder Meidob (Anm. 381) bzw. 
Akan (Anm. 305) und anderen (2000a, Anm. 24; 
2001a, Anm. 280f.), auf Tabubeziehungen zwischen 
Sohn und Schwiegermutter in afrikanischen Kultu-
ren (2001a, Anm. 670) oder zitiert Lienhardts Studie 
„Nilotic Kings and their Mother’s Kin“ (1955) – es 

wird jedoch nirgends näher erläutert, worin diese 
Parallelen denn nun genau bestehen.

Claude Rilly hat sich nicht nur um die mero-
itische Sprachwissenschaft sehr verdient gemacht, 
er hat sich nun angeschickt, auch einen wichtigen 
Beitrag zur Erforschung der meroitischen Geschich-
te zu leisten. Die weitere Forschung wird zeigen, 
wie viele seiner Hypothesen sich in der Forschung 
durchsetzen. 

Literatur

Bányai, M. 2015: Die Reihenfolge der kuschitischen Köni-
ge. In: Journal of Egyptian History 8, 115–180.

Bányai, M. 2013: Ein Vorschlag zur Chronologie der 
25. Dynastie in Ägypten, in: Journal of Egyptian Histo-
ry 6, 49–133.

Bin-Nun, R. 1975: The Tawananna in the Hittite King-
dom, Heidelberg. 

Breyer, F. 2010: Ägypten und Anatolien. Politische, kultu-
relle und sprachliche Kontakte zwischen dem Niltal und 
Kleinasien im 2. Jahrtausend v. Chr., Wien. 

Breyer, F. 2012: Das Königreich Aksum. Geschichte und 
Archäologie Abessiniens in der Spätantike, Darmstadt. 

Breyer, F. 2014: Einführung in die Meroitistik, Berlin.
Breyer, F. 2015: Charisma und die Auswahl des Königs von 

Aksum. Ein Vergleich zwischen Aspekten des abessini-
schen und des meroitischen Königtums. In: Boschung, 
D. & Hammerstaedt, J. (Hrsg.), Das Charisma des 
Herrschers. Paderborn, 73–92.

Breyer, F. 2021: Amesemi und Amanisacheto - Überlegun-
gen zur Darstellung auf der Rundbogenstele von Naga 
und ihrer Inschrift. In: Beiträge zur Sudanforschung 
13, 23–37.

Broekman, G.P.F. 2011: The Egyptian Chronology from 
the Start of the Twenty-Second until the End of The 
Twenty-Fifth Dynasty: Facts, Suppositions and Argu-
ments. In: Journal of Egyptian History 4, 40–80.

Broekman, G.P.F. 2015: The order of succession between 
Shabaka and Shabataka. A different view on the chro-
nology of the Twenty-fifth Dynasty. In: Göttinger 
Miszellen 245, 17–31.

Broekman, G.P.F. 2017a: Genealogical considerations 
regarding the kings of the Twenty-fifth Dynasty in 
Egypt. In: Göttinger Miszellen 251, 13–20.

Broekman, G.P.F. 2017b: Some consequences of the rever-
sion of the order Shabaka – Shabataka. In: Göttinger 
Miszellen 253, 25–32.

Burstein, S.M. 2021: The African Encounters with Greese: 
The Case of Kush. In: Acta Classica 64, 48–71. 

David, N. & Kramer, C. 2001: Ethnoarchaeology in Action. 
Cambridge. 



2023                Die meroitische Herrscherfolge

95

Drewes, A.J. 2019: Recueil des inscriptions de l’Éthiopie des 
périodes pré-axoumite et axoumite III. Texte révisé et 
adapté par Manfred Kropp, édité par Manfred Kropp 
et Harry Stroomer. Wiesbaden. 

Edwards, D.N. 1998: Meroe and the Sudanic Kingdoms. 
In: Journal of Ancient History 39, 175–193.

Edwards, D.N. 1996: The archaeological of the Meroitic 
state: new perspectives on its social and political organi-
zation. Cambridge Monographs in African Archaeolo-
gy 38, BAR International Series 640. Oxford.

Frame, D. 1999: The inscription of Sargon II at Tang-i Var. 
In: Orientalia 68, 31–57.

Fuchs, A. 1994: Die Inschriften Sargons II. aus Khorsabad, 
Göttingen. 

Fuchs, A. 1998: Die Annalen des Jahres 711 v. Chr. nach 
Prismenfragmenten aus Ninive und Assur, The Neo-
Assyrian Text Corpus Project, Helsinki.

Graeber, D. & Wengrow, D. 2022: Anfänge. Eine neue 
Geschichte der Menschheit, Stuttgart.

Hallof, J., 2009: Ein meroitisches Zahlenostrakon aus Qasr 
Ibrim (REM 2112). In: Beiträge zur Sudanforschung 
10, 91–101. 

Hallof, J., 2017: Eine wiederentdeckte Inschrift des Königs 
Teqorideamani (REM 1261). In: Beiträge zur Sudan-
forschung 12,111–117.

Hallof, J. 2011-2020: The Meroitic Inscriptions from Qasr 
Ibrim. I. Inscriptions on Ostraka; II. Inscriptions on 
Papyri. III. Inscriptions on Stone, Wood, Parchment 
and Gourd, Dettelbach.

Hallof, J. 2021: Eine unbekannte Opfertafel der Garstang-
Grabung aus Meroe. In: Beiträge zur Sudanforschung 
13, 95–99.

Hallof, J. 2022: Analytisches Wörterbuch des Meroitischen 
1, Dettelbach.

Hofmann, I. 1978: Beiträge zur meroitischen Chronologie, 
St. Augustin.

Jansen Winkeln, K. 2017: Beiträge zur Geschichte der 
Dritten Zwischenzeit. In: Journal of Egyptian History 
10, 23–42

Jurman, C. 2017: The Order of the Kushite Kings Accor-
ding to Sources from the Eastern Desert and Thebes, 
Or: Shabataka was here first! In: Journal of Egyptian 
History 10, 124–151.

Kahn, D. 2001: The Inscription of Sargon II at Tang-i Var 
and the Chronology of Dynasty 25. In: Orientalia 70, 
1–18.

Kahn, D. 2005: The Royal Succession in the 25th Dynasty. 
In: Mitteilungen der Sudanarachäologischen Gesell-
schaft zu Berlin16, 143–163.

Karlsson, M. 2021: Gender and Kushite State Ideology: 
The Failed Masculinity of Nimlot, Ruler of Hermopo-
lis. In: Mitteilungen der Sudanarachäologischen Gesell-
schaft zu Berlin 31, 99–108. 

Kendall, T. 1989: Ethnoarchaeology in Meroitic Studies. 
In: Meroitica 10, 625–745.

Kleinitz, C. & Näser, C. 2013, «Nihna nâs al-bahar - We 
are the people of the river» Ethnographic Research in 
the Fourth Nile Cataract Region, Sudan, Meroitica 26, 
Wiesbaden. 

Klengel, H. 2003: Einige Bemerkungen zur Struktur des 
hethitischen Staates. In: Archiv für Orientfoschung 30, 
281–289.

Knight, C. 1991: Blood Relations, Menstruation and the 
Origins of Culture, New Haven.

Kormysheva, E. 1997. Arkamani’s inscription from Dakke 
and its historical background. In: Warsaw Egyptolo-
gical Studies: Essays in Honour of Prof. Dr. Jadwiga 
Lipińska, Warschau, 353–61.

Lienhardts, G. 1955: Nilotic Kings and their Mother’s Kin. 
In: Africa 25, 29–42. 

Lohwasser, A. 2000a: Die Auswahl des Königs von Kusch. 
In: Beiträge zur Sudankunde 7, 85-102.

Lohwasser, A. 2000b: König/Königin – Gott/Göttin. Zur 
Komplementarität von Männlichem und Weiblichem 
in napatanischer und meroitischer Zeit. In: Internetbei-
träge zur Ägyptologie und Sudanarchäologie 2, 63–74.

Lohwasser, A. 2001a: Die königlichen Frauen im antiken 
Reich von Kusch. 25. Dynastie bis zur Zeit der Nastasen, 
Meroitica 19, Wiesbaden.

Lohwasser, A. 2001b: Der Thronschatz der Königin Amanis-
hakheto, in: Arnst, C.-B./ Hafemann, I./ Lohwasser, A. 
(Hrsg.): Begegnungen. Antike Kulturen im Niltal 
(Fs. E. Endesfelder, K.-H. Priese, W.F. Reineke und 
S. Wenig), Leipzig, 285–302. 

Lohwasser, A. 2005: Die Ahnenreihe des Aspelta. In: Fit-
zenreiter, M. et al. (Hrsg.). Genealogie – Realität und 
Fiktion von Identität. London. 147–154. 

Lohwasser A. 2013a: Die kuschitischen Königinnen. Eth-
no-archäologische und ikonographische Zugänge zum 
Queenship von Kusch, in: Kunst, C. (Hrsg.): Matrona-
ge. Handlungsstrategien und soziale Netzwerke anti-
ker Herrscherfrauen, Rahden (Westf.), 27–30.

Lohwasser, A. 2013b: Das »Ende von Meroë«. Gedanken 
zur Regionalität von Ereignissen. In: F. Feder & 

 A. Lohwasser (Hrsg.), Ägypten und sein Umfeld in der 
Spätantike, Wiesbaden, 275–290.

Lohwasser A. (2016): „Nubianness“ and the God’ Wives 
of the 25th Dynasty: Office Holders, the Institutions, 
Reception and Reaction. In: M. Becker, A.I. Blöbaum & 
A. Lohwasser (Hrsg.). Prayer and Power. God’s Wives 
of Amun in Egypt during the First Millenium B.C., 
Ägypten und Altes Testament 84, Münster, 121–136. 

Lohwasser A. 2021: The Role and Status of royal women 
in Kush, in: Carney, E. & Müller, S. (Hrsg.): The 
Routledge Companion to Women and Monarchy in the 
Ancient Mediterranean, 61–72.



Francis Breyer                                                      MittSAG 34

96

Lowie, R. 1948: Some aspects of political organisation 
among the American Aborigines, in: Journal of the 
Royal Anthropological Institute of Great Britain and 
Ireland 78, 11–24. 

Mauss, M. & Beuchat, H. 1979 [1904-5]: Seasonal Varia-
tions of the Eskimo. A Study in Social Morphology, 
London. 

Näser, C. 2005: Ethnoarchäologie, Analogiebildung und 
Nomadismusforschung. Eine Einführung mit einer 
Fallstudie aus Nordafrika. In: Orientwissenschaftliche 
Hefte 17, 17–42. 

Nordvall, L.C. 2020: The inconsistent Translation of Post-
humous Epithets. In: Translation Quarterly 96, 69–79. 

O’Fahey, R.S. & Spaulding, J.L. 1974: Kingdoms of the 
Sudan, London.

Onderka, P./Vrtal, V. et al. 2014: Núbie. ZemƟ na kĜižovatce 
kultur = Nubia. A Land on the Crossroads of Cultures. 
Wad Ben Naga 2014, Prag.

Payraudeau, F. 2014: Retour sur la succession Shabaqo–
Shabataqo, in: Nehet 1, 115–127.

Pope, J. 2014: The Double Kingdom under Taharqo. Stu-
dies in the History of Kush and Egypt c. 690–664 BC, 
Leiden.

Redford, D.B. 1999: A Note on the Chronology of Dyna-
sty 25 and the Inscription of Sargon II at Tang-i Var. 
In: Orientalia 68, 58–60.

Rilly, C. 2007: La langue du royaume de Méroé, Paris.
Rilly, C. 2010: Le méroïtique et sa famille linguistique, 

Leuven.
Rilly, C. 2017: Histoire du Soudan des origines à la chute 

du sultanat Fung, in: Histoire et civilisation du Sou-
dan de la préhistoire à nos jours, Paris, 24–445 (online 
publiziert unter https://hal.archives-ouvertes.fr/hal-
03101849, Stand: 25.2.2022). 

Rilly, C. 2019: The Languages of Ancient Nubia. In: D. 
Raue (Hrsg.): Handbook of Ancient Nubia, Berlin, 
129–151.

Shea, W.H. 1997: The New Tirhakah Text and Sennacherib’s 
Second Palestinian Campaign, in: Andrews University 
Seminary Studies 35, 181–187.

Spaulding, J. 1998: Medieval Nubian Dynastic Succession, 
in: Page, M. et al. (Hrsg.): Personality and Political 
Culture in Africa, Boston, 7–14.

Starke, F. 1996: Zur „Regierung“ des hethitischen Staates. 
In: Zeitschrift für Altorientalische und Biblische Rechts-
geschichte 2, 140–182.

Török, L. 1988: Geschichte Meroes. Ein Beitrag über 
die Quellenlage und den Forschungsstand, in: 
Haase, W./ Temporini, H. (Hrsg.): Aufstieg und Nieder-
gang der Römischen Welt (ANRW) II.10.1, 107–341.

Török, L. 1997: The Kingdom of Kush. Handbook of the 
Napatan-Meroitic Civilization, Handbuch der Orien-
talistik 31, Leiden. 

Török, L. 2009: Between Two Worlds: The Frontier Region 
Between Ancient Nubia and Egypt 3700 BC-500 AD, 
Leiden.

Wenig, S. & Zibelius-Chen, K. (Hrsg.) 2013: Die Kulturen 
Nubiens – ein afrikanisches Vermächtnis, Dettelbach. 

Weschenfelder, P. 2012: The Integration of the Eastern 
Desert into the Islamic World: Beja-groups in Medie-
val Islamic geography and archaeologica. Records. In: 
Agius, D. et al. (Hrsg.): Navigated Spaces – Connected 
Places, Oxford, 221–228. 

Wildung, D. 2013: Naga. Königsstadt in der Steppe. In: 
Wenig, S. & Zibelius-Chen, K. (Hrsg.): Die Kulturen 
Nubiens – ein afrikanisches Vermächtnis, Dettelbach, 
415–428. 

Winter, E. 1981: Ergamenes II., seine Datierung und seine 
Bautätigkeit in Nubien, in: MDAIK 37, 509–513

Wormald, P. ³2018: Die frühesten „englischen“ Könige: 
von den Anfängen bis 1066, in: Vollrath, H. & Fryde, 
N. (Hrsg.): Die englischen Könige des Mittelalters, 
München, 11–40.

Zach, M. 2001: Gedanken zur kdke Amanitore, in: Arnst, 
C.-B./ Hafemann, I./ Lohwasser, A. (Hrsg.): Begegnun-
gen. Antike Kulturen im Niltal (Fs. E. Endesfelder, 
K.-H. Priese, W.F. Reineke und S. Wenig), Leipzig, 
509–520.

Zach, M. 2021: Meroitic Objects Found, Lost and Re-dis-
covered. The Importance of “Museum Archaeology”. 
In: Beiträge zur Sudanforschung 13, 155–168.

Zibelius-Chen, K. 2006: Nubian Kingdoms, Dyn. 25 
through the Kingdom of Meroe, in: Hor-
nung, E./ Krauss, R./ Warburton, D. (Hrsg.): Ancient 
Egyptian Chronology, Leiden, 284–303.

Zibelius-Chen, K. 2011: „Nubisches“ Sprachmaterial in 
hieroglyphischen und hieratischen Texten, Meroitica 
25, Wiesbaden.

Summary

Some time ago, Claude Rilly, in a book on the general 
history of the Sudan, presented a whole series of 
modified views on Napatan and especially Meroitic 
history, arguing with new interpretations of well-
known inscriptions or remains thereof. Since these 
hypotheses were published in a rather hidden way, 
they will be presented here in a bundled form and 
subjected to a critical evaluation.


