
135

Einleitung

Diese Arbeit beschäftig sich mit der linguistischen 
Situation im sudanesischen Niltal des 19. Jahrhun-
derts. Ich möchte mich in diesem Artikel hauptsäch-
lich auf die Bevölkerung zwischen dem 3. und 6. 
Nilkatarakt fokussieren. Große Teile der jetzt unter 
dem Nassersee verschwundenen Region Nubien, die 
sich vom 1. bis zum 3. Katarakt erstreckt und in 
der immer noch nilnubische Sprachen, repräsentiert 
durch Kenzi und Nobiin (auch Mahasi genannt) 
und zugehörig zur ostsudanesischen Sprachfami-
lie, gesprochen werden, lasse ich außen vor (Adams 
1977: 45, 48, 559-560). Die größtenteils arabisierten 
„Bergnubier“ in Kordofan westlich des Nils wur-
den bereits von Jay Spaulding und Gerhard Hesse 
besprochen (Spaulding 2006; Hesse 2002). Auch 
die nubischen Gemeinden am unteren Blauen Nil, 
gegründet ab dem 16. Jahrhundert durch Migranten 
aus dem Norden, werde ich hier nicht behandeln 
(siehe McHugh 1994: 59; MacMichael 1922: 341-343) 
Die Bedscha, traditionell in der Ostwüste und Buta-
na lebende Nomaden (heute jedoch überwiegend 
sesshaft), sprachen damals wie heute hauptsächlich 
Bedscha, eine nicht verschriftlichte, nordkuschiti-
sche Sprachgruppe innerhalb der afroasiatischen 
Familie (Vanhove 2020: 419-420). Eine Ausnahme 
sind die Ababde, welche traditionell auch im Niltal 
siedelten und deshalb von mir behandelt werden. 
Somit werden folgende Stämme von mir behandelt: 
Die Ababde, Danagla, Shaiqiya, Manasir, Rubatab, 
Mirafab und schließlich die sogenannten „eigentli-
chen“ Ja‘aliyin. Eine Minderheit der Danagla ausge-
nommen, sprechen all diese Stämme Arabisch und 
proklamieren eine arabische Abstammung. Abzüg-
lich der Ababde werden alle diese Stämme auch als 
„arabisierte Nubier“ bezeichnet (Adams 1977: 558; 
Hasan 1967: 152). Wie wir sehen werden aus gutem 
Grund.

Heute wird südlich von oder nahe ed-Debba statt 
Nubisch nur noch Arabisch gesprochen (Adams 
1977: 562, Shinnie 1984: 173; Bechhaus-Gerst 1996: 
19; Werner 2013: 29). Dafür gibt es im Großen und 
Ganzen zwei Theorien. Die erste möchte als Haupt-

grund das kontinuierliche Einsickern von arabischen 
Nomaden sehen, welche spätestens mit dem Kollaps 
der christlich-nubischen Reiche ab dem 13. Jahrhun-
dert begannen, sich in die nubische Bevölkerung 
einzuheiraten und diese zu arabisieren (Hasan 1967: 
150; Spaulding 2000: 326). Andere, neuere Schät-
zungen verorteten diesen Prozess der Arabisierung 
nicht ins Mittelalter, sondern in die rezente Vergan-
genheit, nämlich vor circa 200 bis 300 Jahren (Adams 
1982: 35; Bechhaus-Gerst 1996: 25). Auch die Idee 
einer massenhaften Einwanderung von Beduinen 
wurde zurückgewiesen (siehe Spaulding 2000). 
Zusätzlich ist neben der Frage nach dem Zeitpunkt 
des Verschwindens des Nubischen südlich von ed-
Debba auch die Frage relevant, welcher Natur diese 
nubischen Sprachen nun waren. So schreib William 
Adams resigniert, dass diesbezüglich nur das Raten 
bleibt (Adams 1982: 35) Realistischer Marianne 
Bechhaus-Gerst, die meinte, dass bezüglich der ara-
bischsprachigen Bevölkerung „heute nur noch durch 
eine systematische Untersuchung ihrer arabischen 
Sprachvarianten auf mögliche alte Substrate“ rekon-
struiert werden könnten (Bechhaus-Gerst 1996: 25). 
Doch es gibt noch eine Möglichkeit, nämlich die 
Auswertung der europäischen Reiseliteratur und 
Linguistikabhandlungen des 19. Jahrhunderts. In 
dieser Arbeit möchte ich anhand jener zeigen, dass 
sich in Südnubien präarabische Sprachen teils bis 
in das 19. Jahrhundert halten konnten und diese 
wohl mit dem Dongolawi-Nubischen identisch oder 
verwandt waren. Auch der nomadisierende Ababde-
Stamm hatte zu dem Zeitpunkt noch sein eigenes 
Bedschaidiom.

Ababde

Die Ababde leben hauptsächlich in Südägypten, sind 
aber auch im nördlichen Sudan vertreten. Sie domi-
nierten traditionell die östliche Wüste unmittelbar 
südlich vom Wadi Hammamat zwischen Qift und 
al-Qusair sowie die Handelsstraße zwischen Koro-
sko and Abu Hamed. Die meisten waren Nomaden, 
doch siedelten einige auch im Niltal. Kolonien der 

Gabriel Gerhards

Präarabische Sprachen der Ja‘aliyin und 
Ababde in der europäischen Literatur des 

19. Jahrhunderts



Gabriel Gerhards                                                   MittSAG 34

136

Ababde fanden sich in südlicher Richtung bis nach 
Abu Hamed, Berber und sogar Shendi (Buchta 1888: 
4, Wilson 1888: 8). Sie behaupten von sich, Araber 
zu sein und leiten sich von einem Stammesgründer 
namens Abad ab. Dieser war angeblich ein Nach-
fahre von Zubayr ibn al-Awwam, einem Cousin des 
Propheten Muhammad, der im Zuge der islamischen 
Eroberung nach Ägypten kam (Sidebotham et al. 
2008: 284; Nielsen 2004: 216). Jedoch gibt es keinen 
Zweifel, dass es sich bei ihnen um arabisierte Bedscha 
handelt, weshalb sie schon im 19. Jahrhundert und 
auch heute noch von vielen Autoren zu den Bedscha 
gezählt wurden (Buchta 1888: 3; Nielsen 2004: 216; 
Holt & Daly 2014: 6). Die reichhaltige Literatur über 
die Ababde und deren präarabische Sprache belegt, 
dass die Ababde bis weit in das 19. Jahrhundert 
multilingual waren, trotz der eigenen Behauptung, 
dass ihre Muttersprache seit dem 7. Jahrhundert stets 
Arabisch war (Nielsen 2004: 216). Wir werden sehen, 
dass sie im 19. Jahrhundert neben Arabisch auch 
noch ein Bedschaidiom sprachen, welches entweder 
mit dem Bischarin identisch oder nah verwandt war. 
Zusätzlich verwendeten die Ababde, die im Niltal 
siedelten, zum Teil auch Nubisch.

Jean Dubois-Aymé, der 1799 in Oberäypten weil-
te, war wohl der erste westliche Autor, der die Abab-
de ethnographisch beschrieb. Dieser merkte kurz an, 
dass sie zwar Arabisch sprachen, aber auch noch über 
eine eigene Sprache verfügten (Dubois-Aymé 1809: 
198). Ähnlich Pierre Trémaux, der 1862 meinte, dass 
die Ababde und Bischarin über eine eigene Sprache 
verfügten und nur zweitrangig Arabisch gebrauch-
ten (Trémaux 1862: 169-170). Eduard Rüppel hielt sie 
1829 für mit den Bischarin verwandt und bemerkte 
deren „eigenthümliche Sprache“ (Rüppel 1829: 212). 
Konkreter war bereits der französische Ägyptologe 
Émile Prisse d’Avennes, der 1845 schrieb, dass die 
Ababde über ein eigenes „altäthiopisches“ Idiom 
verfügten, welches sich anscheinend von der Spra-
che der Bischarin unterschied. Durch den Kontakt 
mit arabischen Händlern aus Ägypten und dem 
Hedschas hätte die Mehrheit der Ababde das Ara-
bische angenommen. Er wies die Narrative ihrer 
prophetischen Abstammung entschieden zurück 
(d’Avennes 1845: 371-373). 

Carl Klunzinger schrieb 1878, dass die Ababde 
mit Fremden stets Arabisch redeten, untereinander 
jedoch eine arabisierte Bedschasprache verwende-
ten, welche womöglich mit der der Bischarin ver-
wandt war (Klunzinger 1878: 263-264). Auch Robert 
Hartmann hielt sie 1863 für mit den Bischarin ver-
wandt. Zwar gebrauchten die meisten Ababde jetzt 
nur noch Arabisch, doch soll ihre ursprüngliche 
Bedschasprache immer noch von einigen nomadi-

sierenden Familien in der östlichen Wüste zwischen 
dem Niltal und dem Roten Meer gesprochen wor- 
den sein (Hartmann 1863a: 230). Diese sei mittler-
weile jedoch „fast gänzlich“ ausgestorben (Hart-
mann 1862: 199). Ähnlich Joseph Churi, der 1851/2 
im Sudan reiste und vermerkte, dass manche der in 
der Ostwüste lebenden Ababde noch ein vom Nubi-
schen verschiedenes Idiom gebrauchten, womit nur 
Bedscha gemeint sein kann (Churi 1853: 54). So auch 
Charles Wilson 1888: Die meisten Ababde sprachen 
nur Arabisch, während ihre ursprüngliche Bedscha-
sprache bloß im Osten ihres Verbreitungsgebietes, 
also in der Ostwüste, überlebt haben soll. Sie sollen 
das Arabische aufgrund ihres Kontakts zu Ägypten 
angenommen haben (Wilson 1888: 8). Burckhardt 
meinte 1819, dass zumindest die Ababde, die zusam-
men mit den Bischarin, also in der Ostwüste, lebten, 
auch deren Idiom sprachen (Burckhardt 1819: 149). 
Auch Almkvist erfuhr 1877/8 von Informanten in 
Assuan und Berber, dass die Ababde nun größten-
teils Arabisch statt ihrer ursprünglichen Sprache, 
angeblich identisch mit Bischarin, verwendeten 
(Almkvist 1881: 3).

Alfred von Kremer wurde von Informanten aus 
der Hafenstadt Suakin versichert, dass die Ababde 
neben einem Arabisch mit einer „eigenthümlichen 
Aussprache“ noch einer Bedschasprache mächtig 
waren (von Kremer 1863: 127). Die Bewohner von 
Suakin schienen zu wissen, wovon sie sprachen: 
1820 wurde Giuseppe Forni auf einer Reise nach 
Suakin von einem Häuptling der Ababde beglei-
tet, welcher sich mit der Bevölkerung der Stadt 
weder auf Arabisch noch auf Bischarin verständig-
te, sondern, so wurde Forni von seinem Übersetzer 
versichert, die „wahre alte Sprache der Ababde“ 
(„la vera lingua antica degli Ababdi“) gebrauchte, 
welche von ihnen neben Arabisch gesprochen wurde 
(Forni 1859: 233).

Laut Bayard Taylor hatten die Ababde ein Bed-
schaidiom, das zwar wohl mit dem Bischarin ver-
wandt, aber doch einzigartig war (Taylor 1856: 184). 
Auch Eusèbe de Salle schrieb 1840, dass die Ababde 
eine eigene Sprache hatten, welche jedoch der der 
Bischarin so ähnlich war, dass sich die Ababde mit 
den Bischarin flüssig unterhalten konnten (de Salle 
1840: 123). Laut Russegger hatten sie „ihre eigene, 
jedoch stark mit der arabischen gemischten Sprache“ 
(Russegger 1843: 379). Sie war dem Bischarin „sehr 
ähnlich“, war „vielleicht nur ein Dialekt derselben“ 
(Russegger 1849: 193).

Nubisch wurde jedoch auch von einigen Ababde 
gesprochen, sicherlich sowohl als Handelssprache 
aber auch als Sprache jener, die sich im nubischen 
Niltal niederließen. So meinte zum Beispiel James 



2023     Präarabische Sprachen der Ja‘aliyin und Ababde

137

Abb. 1: Karte des mittleren Niltals im 19. Jahrhundert mit den im Text erwähnten Ortschaften und Stämmen (Zeichnung: 
Gabriel Gerhards).



Gabriel Gerhards                                                   MittSAG 34

138

Bruce, der zwischen 1768 und 1773 in Ostafrika 
reiste, dass die Ababde die „Barbara language“ 
gebrauchten (Bruce 1804: 90). „Barbara“ bezie-
hungsweise „Barabra“ war traditionell ein anderer 
Name für Nubier (Adams 1977: 560). Der Botaniker 
Theodory Kotschy hielt die Ababde-Sprache Mitte 
des 19. Jahrhunderts für einen nubischen Dialekt 
(Hartmann 1876: 340). Laut von Heuglin waren die 
Ababde gar mehrerer nubischen Dialekte mächtig 
(von Heuglin 1877: 18). von Kremer meinte, dass 
jene Ababde, die unter den Kenuz im Niltal leb-
ten, sich nubisiert haben und größtenteils nur noch 
Kenzi sprechen (von Kremer 1863: 126). Dies ist nur 
logisch, denn oft heirateten die Ababde, die sich im 
Niltal niederließen, in die nubischen Familien ein. 
Ababde heirateten nubische Frauen und umgekehrt 
(Chantre 1904: 245; Burckhardt 1819: 145-146). 
Dieser Verbindung entsprang eine multilinguale 
Bevölkerung, in der Arabisch, Bedscha und Nubisch 
gesprochen wurde. Zwischen dem 1. und 3. Kata-
rakt wurden die Ababde schließlich in die Nubier 
absorbiert, während weiter stromaufwärts Arabisch 
die mitgebrachte Ababdesprache verdrängte. Am 
längsten hielt sich die Ababdesprache sicherlich bei 
jenen Clans, die weiterhin nomadisch und isoliert 
vom Niltal lebten. Selbst heute noch soll in der Wüste 
von manchen Ababde Bedscha gesprochen werden 
(Sidebotham et al. 2008: 284; Roe 2012: 388). 

Danagla und Shaiqiya

Befassen wir uns nun mit den Bewohnern des Niltals 
zwischen dem 3. und 4. Katarakt, den Danagla und 
den Shaiqiya. Aufgrund der Quellenlage behandele 
ich beide gesondert von den restlichen Ja’aliyin-
Stämmen weiter südlich. 

Zuerst die Danagla. „Danagla“ ist ein arabisches 
Exonym und bedeutet schlicht „Menschen von Don-
gola“, was sich auf die nun verlassene Stadt Alt 
Dongola (nicht zu verwechseln mit Neu Dongola 
weiter nördlich), ehemals Hauptstadt des christli-
chen Königreichs Makuria sowie Provinzhauptstadt 
im Funj Sultanat, bezieht (Holt & Daly 2014: 4). Die 
Danagla sehen sich jedoch nicht als einheitliches 
Volk, sondern definieren sich über ihre Stammeszu-
gehörigkeit. Die mit Abstand größten dieser insge-
samt vier Stämme sind die Jawabra (zwischen dem 
3. Katarakt und Teiti) sowie die Bedayria (zwischen 
Teiti und Korti) (Adams 1977: 561; MacMichael 
1922: 201-203, 212-213). Sie zählen sich selbst tra-
ditionell zu den Ja’aliyin, doch wird von ihnen zum 
Teil bis heute noch neben dem Arabischen eine eng 
mit dem Kenzi-Nubischen verwandte Sprache, das 

Dongolawi (Andaandi), gesprochen, weswegen sie 
auch zu den Nubiern gezählt werden (Adams 1977: 
560; Holt & Daly 2014: 4; Bechhaus-Gerst 1996: 
21-22). Im 19. Jahrhundert sprachen die meisten 
Danagla, so wie alle Nubier, das Arabische höchstens 
als Zweitsprache und auf einem eher bescheidenen 
Niveau. Frauen sprachen nur Nubisch (Waddington 
& Hanbury 1822: 72, 248; Burckhardt 1822: 26, 46; 
Rüppel 1829: 33, 64; Brocchi 1845: 238; Hartmann 
1863a: 205; Malte-Brun 1863: 45-46; Budge 1890: 
41). Lediglich in Neu Dongola soll überwiegend 
Arabisch gesprochen worden sein, doch bestand der 
Großteil der Bevölkerung damals nicht aus Nubiern 
(Murray 1875: 491). Auch die in Kordofan ansässigen 
Danagla-Kolonien, vorwiegend als Händler, Jallaba 
genannt, tätig, waren dem Dongolawi oft, wenn auch 
nicht immer, noch mächtig (Hesse 2002: 51-52, 91). 
Erst im späteren 20. Jahrhundert lief das Arabi-
sche dem Dongolawi den Rang als Primäsprache ab 
(Shinnie 1984: 173). Warum ich sie hier dennoch 
behandele liegt daran, dass sich das Dongolawi im 
19. Jahrhundert wohl weiter stromaufwärts erstreck-
te als bloß bis ed-Debba wie heute.

Die Shaiqiya sind ebenfalls Ja’aliyin und leiten sich 
von einem gewissen Shaiq ab (al-Shahi 1965: 147-148). 
Sie waren einst für ihre kriegerischen Fertigkeiten 
berühmt und terrorisierten im 18. und frühen 19. Jahr-
hundert große Teile des Niltals (Adams 1977: 604-606). 
Sie sind der nördlichste ausschließlich arabischspre-
chende Stamm im sudanesischen Niltal. So erstreckt 
sich ihr Gebiet von Korti1 bis Hosh al Juruf (Spaul-
ding 1990: 283; Bjørkelo 1989: 7). Im 19. Jahrhundert 
gab es widersprüchliche Meinungen zur nördlichen 
Grenze von Dar Shaiqiya: Manche nannten ed-Deb-
ba, andere Korti beziehungsweise den nahen Jebel 
Deiga (al-Shahi 1965: 16-22). Die Verwirrung mochte 
einerseits daher rühren, dass man die Bedayria südlich 
von ed-Debba, die, wie wir unten sehen werden, wohl 
bereits begannen, zum Arabischen zu wechseln, oft 
einfach mit den Shaiqiya gleichsetzte. So meinte zum 
Beispiel Joseph Russegger, dass Dar Shaiqiya bei ed-
Debba endete und auch erst ab dort das „Idiom von 
Dongola“ gesprochen wurde (Russegger 1849: 37).
Auch scheint es, dass die Shaiqiya ab 1782 ihre Präsenz 
zwischen Korti und ed-Debba verstärkten, es viel-
leicht sogar direkt beherrschten (Beška 2020: 320-321; 
O’Fahey & Spaulding 1974: 101-102). Somit moch-
te sich die Grenze zwischen Dar Shaiqiya und Dar 
Dongola, die James Bruce zehn Jahre zuvor noch bei 
Korti festgelegt hatte, bis zur ägyptischen Invasion 

1 Ein nubisches Toponym, übersetzt so viel wie „Bogen“ 
oder „Biegung“, was sich auf die dortige Wendung des Nils 
von Südwesten nach Norden bezieht (Brugsch 1863: 15).



2023     Präarabische Sprachen der Ja‘aliyin und Ababde

139

1820 vorrübergehend nach Norden verschoben haben 
(Bruce 1791: 342).

Viele Reisende wussten zu berichten, dass strom-
aufwärts von ed-Debba noch Nubisch gesprochen 
wurde. So schrieb Eduard Rüppel 1829, dass Nubisch 
bis Jebel Deiga nahe Korti gesprochen wurde (Rüp-
pell 1829: 32). Carl Richard Lepsius beschrieb 1852 
Jebel Deiga als Grenzort zwischen Dar Dongola 
und Dar Shaiqiya und als letzte Lokalität, wo noch 
Arabisch gesprochen wurde, während man strom-
abwärts nur Nubisch sprach (Lepsius 1852: 249-
250). Eine Sprachkarte von Guillaume Lejean (der 
selbst vier Jahre im Sudan reiste) aus dem Jahr 1865 
zeigt Ambukol vor Korti als letzten nubischspra-
chigen Ort (Lejean 1865: Tafel XII). 1888 schrieb 
Wilson, dass bis Korti Nubisch gesprochen wurde 
(Wilson 1888: 21). In Korti wurde Arabisch und 
Nubisch gesprochen, letzteres anscheinend jedoch 
nur untereinander (Wilson 1888: 16). Auch Charles 
Cuny bemerkte 1858, dass südlich von Dongola 
hauptsächlich Arabisch gesprochen wurde, wäh-
rend Nubisch nur untereinander gesprochen wurde. 
Wie weit südlich beziehungsweise stromaufwärts 
spezifizierte er jedoch nicht (Malte-Brun 1863: 
45-46). Frédéric Cailliaud, der 1820/1 die türkische 
Invasionsarmee begleitete, berichtete, dass die mei-
sten Bewohner des Grenzgebietes zu Dar Shaiqiya 
nahe Korti bereits Arabisch statt Nubisch sprachen 
(Cailliaud 1826: 30, 34-35). Diese letzten Berichte 
scheinen den Prozess der Arabisierung stromauf-
wärts von ed-Debba zu belegen, was wohl auf den 
Einfluss der Shaiqiya zurückzuführen ist. Noch in 
den Jahren 1906/7 markierte James Henry Breasted 
von der Universität Chicago in einem archäologi-
schen Survey des Sudans nördlich von Khartoum 
die Grenze zwischen dem Sudanarabischen und 
dem Nubischen „mehrere Meilen“ stromabwärts 
von Bakhit, womit wohl nur Korti gemeint sein 
kann (Breasted 1908: 39)

Nun gibt es jedoch auch mehre Autoren, die 
bemerkten, dass selbst in Dar Shaiqiya noch Nubisch 
gesprochen wurde. Dies steht in Kontrast zu anderen 
Berichten, laut denen die Shaiqiya ohne Ausnahme 
Arabisch sprachen (Rüppel 1829: 22; Burckhardt 
1819: 70; de Salle 1840: 98). Manch einer, wie zum 
Beispiel Russegger, betonte gar die „große Reinheit“, 
mit der sie von ihnen gesprochen wurde (Russegger 
1849: 37). Nicht jeder teilte diese Meinung.

Der Afrikaforscher Theodor von Heuglin, wel-
cher in den 1850ern und 60ern ausgiebig den Sudan 
bereiste, bemerkte, dass die Shaiqiya trotz ihrer 
Behauptung, aus Arabien eingewandert zu sein, als 
Muttersprache Nubisch, genau genommen Dongola-
wi, gebrauchten (von Heuglin 1862: 385; von Heu-

glin 1877: 49-50). Der Linguist Hermann Almkvist, 
der 1878/8 im Sudan weilte, berichtete, dass das 
Dongolawi bis Merowe gesprochen wurde und dass 
die Shaiqiya bilingual waren (Almkvist 1911: XIV). 
Sein Kollege Leo Reinisch legte die Grenze des Don-
golawi bei Hannek nahe Merowe fest (Reinisch 1879: 
VII). Auch laut Maxence de Rochemonteix, der 1882 
eine Sammlung nubischer Geschichten herausbrach-
te, wurde Dongolawi bis in die Gegend vom Jebel 
Barkal bei Merowe gesprochen (de Rochemonteix 
1882: 4). Lepsius war überzeugt, dass „früher“, also 
vor 1852, die Grenze der „nubischen Sprache ohne 
Zweifel bis zu den Katarakten oberhalb Barkal“, 
sprich dem 4. Katarakt, reichte (Lepsius 1852: 250). 
Auf einer von ihm 1859 angefertigten ethnographi-
schen Karte erstreckten sich die „Nuba“ bis kurz vor 
Hannek (Lepsius 1859: Tafel I). Selbst Anfang des 20. 
Jahrhunderts wurde noch berichtet, dass Nubisch 
„höchstens bis in die Gegend von Napata“, also 
beim Jebel Barkal, gesprochen wurde (Schäfer & 
Schmidt 1906: 784). Der Zeitgenosse W. Max Müller 
wies derlei Behauptungen jedoch zurück und war 
sich sicher, dass seinerzeit nur noch bis ed-Debba 
Nubisch gesprochen wurde (Müller 1901: 25). 

Definitiv am ausgiebigsten wurden die Shaiqiya 
und deren Sprache vom Ethnologen Robert Hart-
mann behandelt. Nach seinem Aufenthalt im Sudan 
1859-1860 kam er zum Schluss, dass die Shaiqiya 
nicht die Nachkommen von arabischen Migranten, 
sondern, und so wurde ihm von vielen Shaiqiya selbst 
versichert, „Kinder des Bodens“ seien. So sprachen 
sie zwar präferiert Arabisch, waren aber auch dem 
Nubischen mächtig. Dieses beherrschten sie „meist 
ebenso gut“ wie ihre Nachbarn stromabwärts, also 
auf Muttersprachenniveau. Zeitgenössische Behaup-
tungen, dass die Shaiqiya ausschließlich Arabisch 
sprachen, waren für ihn „völlig unbegründet“ (Hart-
mann 1863a: 223-224). Hartmann hielt die Shaiqiya 
für eine „abgezweigte Gemeinschaft“ von Danagla, 
welche ein „mit vielen arabischen und Beja-Wörtern 
vermischtes Mahasi“ sprachen (Hartmann 1876: 55, 
326). Woanders nannte er ihr Idiom sich „an den Dia-
lekt von Dongolah“ anschließend, meint also Don-
golawi (Hartmann 1863b: 167). Für Hartmann war 
Dongolawi lediglich ein Dialekt des Mahasi / Nobiin 
(Hartmann 1863b: 166). Eine Vokabel der nubischen 
Shaiqiyasprache soll esamgi, „Sesam“, gewesen sein 
(Abel 1887: 195). Auf Dongolawi heißt „Sesam“ 
heute símsim, sicherlich direkt aus dem Arabischen 
(ebenfalls simsim) entnommen (Armbruster 1965: 
256; Bedigian 2010: 13). Möglich ist es, dass sich 
das Wort aus zwei Komponenten, nämlich „esam“ 
(Verballhornung von simsim) und dem Dongolawi-
Suffix für Artikel, „-gi“, zusammensetzt (nach Ideen 



Gabriel Gerhards                                                   MittSAG 34

140

von Vincent van Gerven Oei und Ageel Elmahi, siehe 
auch Spaulding 1990: 287-288). 

Dass die Shaiqiya einst Dongolawi, oder zumin-
dest einen Dialekt desselben, sprachen erscheint 
anhand der erwähnten Quellen plausibel, doch gibt 
es auch anderweitige Meinungen. So schrieben de 
Cadalvène und de Breuvery 1841, dass die Shaiqi-
ya neben Arabisch eine eigene, vom Nobiin und 
Dongolawi verschiedene Sprache hatten (de Cadal-
vène & de Breuvery 1841: 260)! Dazu kommt, dass 
Jay Spaulding 1990 vorschlug, dass es sich bei die-
ser Sprache, die er „Old Shaiqi“ nannte, um eine 
Form des Nobiin gehandelt haben könnte. Zu die-
sem Schluss kam er, nachdem er diverse arabische 
Dokumente des Nidayfab-Clans aus dem 19. Jahr-
hundert untersuchte. In diesen fand er eine Reihe 
von „Afrikanismen“, sprich nicht-arabische Namen, 
Wörter (hauptsächlich bezogen auf die Landwirt-
schaft) sowie, so behauptete er, die aus dem Nobi-
in stammenden Artikel-Suffixe „-ga“ und „-ka“ 
(Spaulding 1990: 286-288). Auch Ali Osman, zitiert 
von P. Shinnie, meinte nicht nur, dass das Arabische 
der Shaiqiya mehr nubische Lehnwörter hatte als 
das ihrer Nachbarn weiter stromaufwärts, sondern 
dass jene Lehnwörter ihren Ursprung im Nobiin und 
nicht im Dongolawi hatten (Shinnie 1984: 176). Die 
Beobachtungen Spauldings und Osmans stehen im 
direkten Widerspruch zu den meisten hier behandel-
ten Quellen. Nur eine ausgiebige Untersuchung des 
Shaiqiya-Dialektes auf nubische Substrate vermag 
das Rätsel zu lösen. 

Ja‘aliyin

Während es genug Quellen gibt, die belegen, dass 
Nubisch bis mindestens Korti, wenn nicht sogar bis 
beinahe zum 4. Katarakt gesprochen wurde, sieht 
es für das Niltal stromaufwärts wesentlich dürfti-
ger aus. Von ungefähr dem 4. Katarakt bis zum 6. 
Katarakt finden wir die restlichen arabischsprachi-
gen Stämme der Ja‘aliyin, nämlich die Manasir2 von 
Hosh al-Juruf bis Hawila, die Rubatab rund um die 
Insel Mograt bis zum 5. Katarakt, die Mirafab bis 
zum Zusammenfluss des Nils und des Atbaras sowie 
endlich die „eigentlichen“ Ja‘aliyin (auf Englisch 
etwas weniger klobig: „Ja’aliyin proper“) (Bjørkelo 
1989: 7). Wie die Shaiqiya sind alle Stämme nach ihren 
Gründen (Mansur, Rubat, Miraf) benannt und hatten 
alle einen gemeinsamen Vorfahren namens Ibrahim 

2 Manchen schreiben den Manasir jedoch auch eine Ver-
wandtschaft mit den Ababde statt den Ja’aliyin zu, siehe 
Wilson 1888: 18; Jackson 1926: 3.

Ja’al, von dem sich die „eigentlichen“ Ja’aliyin im 
Süden ableiten. Ibrahim Ja‘al soll ein Nachfahre 
Abbas, dem Onkel Muhammads und Namensge-
ber der Kalifendynastie der Abbasiden (750-1258), 
gewesen sein (Hasan 1967: 147-153; MacMichael 
1922: 197-236; Lorimer 1936: 163-164). 

Die überwältigende Mehrheit unserer Quellen 
attestiert den Ja‘aliyin bereits im 19. Jahrhundert eine 
Monolingualität in Arabisch, doch gibt es Ausnah-
men. Wohl am dramatischsten ist die Behauptung des 
Missionars Johann Krapf, während seiner Reise Mitte 
des 19. Jahrhunderts im Niltal nördlich von Khartum 
nur das Nubische gehört zu haben (Krapf 1858: 392). 
Dies scheint jedoch außerordentlich unwahrschein-
lich. Krapf zitierte zusätzlich auch seinen Missionar-
skollegen Johann Lieder, seinerseits seit 1825 Missio-
nar in Kairo. Dieser soll Krapf 1831 erzählt haben, 
dass sich die „eigentlichen Nubier“, welche Lieder 
von den Kenuz differenzierte, von Korsoko bis Abu 
Hamad und sogar Shendi fanden (Krapf 1858: 395; 
bezüglich Johann Lieder siehe Sedra 2004). Dies 
impliziert, dass bis dort auch Nubisch gesprochen 
wurde, was schon wahrscheinlicher erscheint. An 
Krapfs erste Behauptung erinnert auch die Aus-
sage von William Browne, Ende des 18. Jahrhun-
derts in Darfur Händler getroffen zu haben, welche 
untereinander noch Nubisch sprachen und aus dem 
gesamten sudanesischen Niltal zwischen Mahas und 
Sennar stammen (Browne 1806: 273). 

Robert Hartmann behauptete währenddessen 
von den Ja‘aliyin, dass sie zu seiner Zeit überwie-
gend Arabisch sprachen, allerdings eine Minderheit 
auch „berberinisch“ beherrschte (Hartmann 1863b: 
168). Es scheint, als bezog er sich mit dieser Aussage 
hauptsächlich auf die nördlichen Vertreter dieser 
Stammesgruppe, denn er nannte explizit die Manasir 
(„Monâçir“) und Rubatab („Roba৬ât“), die neben 
den Shaiqiya des Nubischen, genau genommen dem 
Dongolawi, mächtig waren (Hartmann 1863b; 167). 
Für Hartmann waren die Nubier und Ja‘aliyin quasi 
dasselbe Volk, das sich nur durch ihre Sprache unter-
schied, womit er wohl die Mirafab und die „eigentli-
chen“ Ja’aliyin um Shendi meinte (Hartmann 1863a: 
226).

George Hoskins traf 1833 über die Straße von 
Korosko kommend in Abu Hamad gegenüber der 
Insel Mograt ein. Hier traf er nicht nur auf die 
Ababde, sondern anscheinend auch auf nubische 
(„Berber“) Frauen (Hoskins 1835: 33). Stromauf-
wärts von Mograt bezeichnete er die Rubatab als 
die Einheimischen dieser kargen Region (Hoskins 
1835: 43). Allerdings nannte er dort auch Araber, 
Ababde sowie „Berbers“, womit im letzteren Fall 
Nubier beziehungsweise Nubischsprachige gemeint 



2023     Präarabische Sprachen der Ja‘aliyin und Ababde

141

sein könnten (Hoskins 1835: 38-43). Bemerkenswert 
ist, dass er sie nicht „Nubians“ nannte, so wie er es 
für die Bewohner Unternubiens tat (Hoskins 1835: 
15). Pierre Trémaux meinte währenddessen, dass die 
Einwohner Abu Hameds die „gleiche Bevölkerung“ 
hätte wie Unternubien, man aber Arabisch sprach. 
Gemeint waren also wohl Nubier und vielleicht auch 
Ababde (Trémaux 1862: 166).

Mit am interessantesten sind Joseph Russeggers 
Observierungen. Dieser traf 1837 von Korsoko 
kommend in Abu Hamed (laut ihm hauptsächlich 
bewohnt von Ababde und Rubatab) ein und reiste 
dann weiter stromabwärts (Russegger 1843: 443). 
Hier begann für ihn das „südliche Nubien“, getrennt 
vom Restnubien durch die Ostwüste und die für 
ihn arabischen Shaiqiya (Russegger 1849: 193-194). 
Ab Abu Hashim, mittig zwischen Abu Hamed und 
dem 5. Katarakt gelegen, beschrieb er eine Zahl von 
Dörfern, die hauptsächlich von „Barabra“ bezie-
hungsweise Nubiern bewohnt waren, welche sich 
bis zum Zusammenfluss des Nils und des Atabara 
fanden (Russegger 1843: 448; 471-472). Auch in der 
Stadt Berber sollen sie die Mehrheit der Bevölkerung 
gestellt haben (Russegger 1843: 461). Das Gebiet um 
Berber ist das Herzland der Mirafab und wurde Dar 
Berber genannt. Dieser Name, so der Historiker 
Holt, könnte auf ein besonders langes Überleben 
der nubischen Sprache hindeuten (Holt 1970: 333). 
Ähnlich wie Lieder schrieb Russegger zusätzlich, 
dass Nubier sogar noch weiter südlich, „bis in die 
Ebenen von Schendy“, gesiedelt haben sollen (Rus-
segger 1849: 193-194). Er verglich diese Südnubier 
mit den Kenuz, hielt sie jedoch für „ein anderes 
nubisches Volk“. Sie sollen „weniger des arabischen 
Prinzips in sich aufgenommen“ haben und sprachen 
immer noch „eine Sprache, die zwar Ähnlichkeit 
mit der in Kenuss gesprochen hat, aber doch sehr 
viel Verschiedenes wahrnehmen lässt“ (Russegger 
1843: 456). Für Russegger war also diese Sprache 
mit Kenzi beziehungsweise Dongolawi verwandt, 
verfügte jedoch über diverse, undefinierte Eigenhei-
ten. Haben wir es mit einem Dialekt von Dongolawi 
zu tun, der sich über die letzten Jahrhunderte, viel-
leicht gefördert durch den Kollaps Makurias und den 
Aufstieg der Shaiqiya, vom eigentlichen Dongolawi 
selbstständig zu machen begann, bevor er noch im 
19. Jahrhundert endgültig von Arabisch verdrängt 
wurde? Jedenfalls scheint es wahrscheinlich, dass 
zumindest Teile der Rubatab, Mirafab und Ja‘aliyin 
wenigstens bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts immer 
noch Nubisch sprachen.

Wahrscheinlich berief sich auch Paul Chaix in sei-
ner „Étude sur l‘ethnographie de l‘Afrique“ von 1860 
auf Russegger, wo er eine ethnographische Karte 

(Abb. 2) von Nordostafrika veröffentliche, in der 
er das sudanesische Niltal bis kurz vor Shendi als 
nubisch markierte (Chaix 1860: Tafel I). 

In dem Kontext scheint auf dem ersten Blick auch 
die Behauptung von Lepsius interessant, dass sich 
„jenseits der Provinz Dongola bis Berber und Schen-
di hinauf“ noch Nubadörfer und -familien fanden, 
auch wenn diese nur noch Arabisch sprachen. Für 
ihn waren jene Nachfahren von nubischen Siedlern 
(Lepsius 1880: CXVII-CXVIII). Es handelte sich bei 
diesen „Nuba“ jedoch höchstwahrscheinlich eben 
nicht um Nubier, sondern eher um (Nachfahren von) 
Sklaven aus Kordofan oder dem Südsudan. „Nuba“ 
war im islamischen Sudan nämlich kein Begriff für 
die Nubier (die „Bergnubier“ Kordofans ausgenom-
men), sondern eben für Sklaven beziehungsweise 
versklavbare Völker (Hesse 2002: 20-21).

Die Anzahl der Sklaven, hauptsächlich im land-
wirtschaftlichen Sektor tätig, explodierte im 19. Jahr-
hundert, so dass Ende des Jahrhunderts im Schnitt 
beinahe jeder dritte Einwohner des Niltals ein Sklave 
war (Spaulding 1982: 9-11). Wie dem auch sei, so 
sehen wir jedenfalls, dass vielleicht noch bis Shendi 
Nubisch gesprochen wurde, wenn auch gewiss als 
verschwindende Sekundärsprache, beherrscht wahr-
scheinlich überwiegend von Frauen. 

Sehen wir einmal von Krapf und Browne ab, 
gibt es meines Wissens nach keine Quellen, die das 
Nubische südlich von Shendi oder gar südlich des 
Zusammenflusses des Blauen und Weißen Nils bei 
Khartoum erwähnen und nur wenige, die präarabi-
sche Idiome im Allgemeinen erwähnen. So erwähn-
te Joseph die „Fungisprache“, also die Sprache der 
islamischen Funj. Angeblich wurde diese neben 
dem Arabischen ab Khartoum gesprochen, war dem 
Nubischen „wenigstens dem Klange nach“ ähnlich 
und stark mit arabischen Vokabeln angereichert 
(Russegger 1844: 769). Robert Hartmann erfuhr 
von einem Faqih, dass unter „Funj“ eine Palette 
von präarabischen Sprachen von Kordofan bis zur 
Grenze Abessiniens verstanden wurde, die man für 
miteinander verwandt hielt (Hartmann 1863: 290). 
Sowohl Hartmann als auch Elia Rossi hielten fest, 
dass diverse Funj-Wörter3 ihren Eingang in das 
Arabische gefunden haben (Hartmann 1876: 356; 
Rossi 1858: 123). Eine vorarabische Funj-Sprache 
wurde ebenfalls durch den türkischen Reisenden 
Evilya Çelebi aus dem 17. Jahrhundert erwähnt 
(O’Fahey & Spaulding 1974: 29; Hammarström 
2018: 15-16). 

3 Eine Funj-Phrase soll der Ausruf „Giar muré!“ (in diversen 
Variationen) gewesen sein, sinngemäß „Heil dem König!“ 
(Spaulding 1985b: 13)



Gabriel Gerhards                                                   MittSAG 34

142

Abb. 2: Auszug aus Paul Chaixs „Carte ethnographique de l‘Afrique orientale“. Hellrot: „Arabes“; Hellblau: „Bicharyins, 
Ababdehs, Hadenoas“; Dunkelblau: „Nubas, Barabras, Mahas, Foungis, Dongolas“ (aus: Chaix 1860: Pl. 1).4

4 Ich danke Renato Scariati für die Aufnahme und Zurverfügungstellung.



2023     Präarabische Sprachen der Ja‘aliyin und Ababde

143

Im 19. Jahrhundert jedoch schien es, dass der Begriff 
„Funj“ auf eine Vielzahl von im Aussterben begrif-
fenen Sprachen in der nördlichen Gezira angewandt 
wurde, nicht mehr auf eine spezifische.

Sprache und Identität im islamischen Sudan

Über große Teile des Mittelalters5 hinweg wurde das 
Niltal südlich des 1. Katarakts von zwei christlich-
nubischen Reichen beherrscht, nämlich Makuria mit 
der Hauptstadt Dongola und Alwa mit der Haupt-
stadt Soba (nahe Khartoum). Die Grenze zwischen 
den beiden Reichen lag wohl zwischen Abu Hamed 
und dem 5. Katarakt, vielleicht aber auch bei Shen-
di (Welsby 2014: 187-188; Drzewiecki 2011: 94-96, 
106-107). Wie weit sich das Reich von Alwa in die 
Gezira erstreckte ist weitestgehend unklar, jedoch 
hinterließ es dort einen signifikanten kulturellen Ein-
fluss (Gerhards 2021: 443, 448-457). Eine arabische 
Quelle aus dem 10. Jahrhundert legt nahe, dass in 
Makuria nördlich des dritten Kataraktes (also im 
ehemaligen, wahrscheinlich im 7. Jahrhundert mit 
Makuria vereinigten Königreich Nobatia) Nobiin 
gesprochen wurde, südlich davon Dongolawi (Wer-
ner 2013: 78). Das mit dem Dongolawi eng ver-
wandte Kenzi etablierte sich wahrscheinlich erst im 
Spätmittelalter (Adams 1977: 562; Bechhaus-Gerst 
1996: 21-22). Makurias Schriftsprache wird als Alt 
Nubisch (manchmal auch fälschlicherweise noch als 
Alt Nobiin) bezeichnet und war eine Mischung der-
selben (Rilly & de Voogt 2012: 74-75). Die nubische 
Sprache(-n?) in Alwa, Alwa-Nubisch genannt, ist 
kaum erforscht und nur durch eine Hand voll schrift-
licher Zeugnisse belegt (Breyer 2014: 188-190; Łajtar 
& Ochała 2020: 801-802). Das begrenzte Material, das 
uns zur Verfügung steht, deutet auf eine nilnubische 
Sprache hin, stand also dem Kenzi-Dongolawi und 
Nobiin nah (persönliche Kommunikation Vincent 
van Gerven Oei). In der Gezira, mutmaßlich südlich 
von Abu Haraz6, ging das Nubische dann in diverse 
andere ostsudanesische Sprachen, zusammengefasst 
als Hamaj bekannt, über (Zarroug 1991: 88-89).

Zwischen dem 12. und dem 15. Jahrhundert 
erfolgte der Niedergang und Kollaps der christli-
chen Reiche (siehe Grajetzki 2009). Um 1500 war die 
Fragmentierung Nubiens wohl absolut (O’Fahey & 
Spaulding 1974: 19). Zu Beginn des 16. Jahrhunderts 
konnten die islamisierten Funj jedoch große Teile 

5 Ein nicht unumstrittener Begriff, doch hier im klassischen 
Sinne für die Periode von ca. 500-1500 benutzt.

6 Aus Abu Haraz, ungefähr 170km stromaufwärts von Soba, 
stammt die südlichste bekannte Inschrift auf Nubisch, siehe 
Tsakos 2009: 211-212.

des Sudan unter ihrer Herrschaft vereinen, mit Aus-
nahme Nubiens nördlich des 3. Katarakts, welches 
osmanisch wurde. Die nördliche Hälfte des Reiches 
wurde auf Geheiß der Funj vom Abdallab-Stamm 
beherrscht (O’Fahey & Spaulding 1974: 25-31, 35). 
Jene Abdallab hatten ihren Sitz unmittelbar nörd-
lich des Zusammenflusses des Blauen und Weißen 
Nils, bei Qerri beziehungsweise Halfayat al-Muluk 
(MacMichael 1922: 245). Der ethnische Hintergrund 
und die präarabische Sprache der Funj bleiben, wie 
bereits oben gesehen und auch allen ausgiebigen 
Debatten in der Wissenschaft zum Trotz, unklar 
(siehe Kleppe 1997). Da in Nubien einst Kirche 
und Staat aufs Engste miteinander verknüpft waren 
und die herrschende Elite nun Muslime waren, ver-
schwand das Christentum innerhalb weniger Jahr-
hunderte zugunsten des Islam (Werner 2013: 171-
172). Um die Islamisierung voranzutreiben luden die 
Funj arabische Islamgelehrte, Fuqqara genannt, aus 
Ägypten, dem Hedschas, dem Yemen und Marokko 
in ihr Reich ein, bis diese dann ab dem 17. Jahrhun-
dert im Sudan selbst ausgebildet wurden (O’Fahey 
& Spaulding 1974: 72-72; KarrƗr 1992: 14). 

Es war der Siegeszug der Funj und des Islam, 
welcher die Arabisierung des Sudan einleitete. Dieser 
Prozess wurde durch mehrere Faktoren vorangetrie-
ben. Zuerst verschwand mit dem Kollaps der christ-
lichen Reiche auch das Nubische als Schriftsprache, 
wurde also nur noch gesprochen (Rilly & de Voogt 
2012: 75). Ein nubisches Ajami, also das Schrei-
ben einer afrikanischen Sprache in der arabischen 
Schrift wie man es aus Westafrika kennt, wurde nie 
entwickelt. Zweitens war das Funj Sultanat multi-
lingual, fanden sich doch diverse nubische Sprachen, 
Hamaj, Bedscha und eben auch Arabisch. Letzteres 
bot sich als Lingua Franca an, denn es war und ist 
die heilige und prestigereiche Sprache des Islam. Bis 
die Masse der Bevölkerung Arabisch statt Nubisch 
sprach dauerte es jedoch noch (O’Fahey & Spaulding 
1974: 33). Auch als Schriftsprache verbreitete sich das 
Arabische nur schleppend. So kam die Verwaltung 
der Funj die ersten 200 Jahre wohl ganz ohne schrift-
liche Dokumente aus, bis dann im 18. Jahrhundert 
endlich eine rege Produktion in Arabisch begann 
(Spaulding & Abu Salim 1989: 2-7). Das Funj Sul-
tanat blieb bis dahin afrikanisch geprägt, der Islam 
spielte besonders bei der politischen Legitimation 
nur eine zweitrangige Rolle (Loimeier 2013: 141). 
Ein Beispiel dafür ist die traditionelle Erbfolgere-
gelung. So waren die Nubier und Funj ursprüng-
lich matrilinear, der gewählte König musste sich 
eine Frau aus der herrschenden Unsab-Dynastie zur 
Frau nehmen. Der Legende nach gehen die Unsab 
auf eine Verbindung einer einheimischen Prinzessin 



Gabriel Gerhards                                                   MittSAG 34

144

mit einem „weisen Fremden“ namens Bint ´Ayn al-
Shams zurück (Spaulding 1985b: 21-22). 

Die arabisch-patriarchalischen Clan- und Stam-
messtrukturen7 waren den Nubiern ursprünglich 
fremd, die Abstammung schien, soweit wir anhand 
der nubischen Schriftquellen aus dem Mittelalter 
sagen können, als gesellschaftliches Distinktions-
merkmal und auch beim (Ver-)kauf von Land keine 
Rolle gespielt zu haben (Adams 1993: 33; Adams 
1996: 250-251). Die Funj begannen laut Jay Spaul-
ding ab circa 1750, knapp 30 Jahre nach der Macher-
greifung einer neuen Dynastie, die matrilineare Erb-
folge abzuschaffen und für Prinzen, geboren aus 
Verbindungen zwischen königlichen Frauen und 
Lokalfürsten, die klassischen arabische Patrony-
me zu verwenden. Die sich mit dem wenige Jahre 
später beginnenden Auseinanderbrechens des Funj-
Reiches selbstständig machenden Lokalfürsten folg-
ten diesem Beispiel und legten sich fiktive arabische 
Genealogien, nasab, zu, geschrieben von loyalen 
Fuqqara (Spaulding 1985a: 20-21). Von vielen ver-
schiedenen Händen verfasst, wurden die nasab im 
Laufe der Zeit modifiziert, homogenisiert und mit-
einander verschmolzen (Ali 2005: 108). Dennoch, 
oder gerade deshalb, blieben sie im Detail oft feh-
lerhaft und voller Ungereimtheiten, besonders für 
die Zeit vor dem 18. Jahrhundert (Spaulding 2000: 
336-337). 

Man versuchte, die neue arabische Identität biolo-
gisch zu legitimieren. Yusuf Hasan malte sich anhand 
der Genealogien den Prozess eines über Jahrhun-
derte währenden, friedlichen Einsickerns arabischer 
Migranten aus, die sich bei den Nubiern einhei-
rateten und sie so arabisierten (Hasan 1967: 146). 
Der bereits erwähnte und in der ganzen Sahelzone 
verbreitete Topos des „weisen Fremden“, eines ein-
gewanderten Arabers, der durch die Heirat einer 
lokalen Adeligen eine neue Dynastie gründet, den 
Islam einführt und der vorislamischen „Barbarei“ 
(jahiliyyah) ein Ende setzt, mag in seiner Essenz 
friedlich sein (Hesse 2002: 27-28, 41-42). Daneben 
spielen bei der Ankunft der arabischen Ahnher-
ren in den Traditionen jedoch tatsächlich oft auch 
Gewalt eine große Rolle. So sollen die Araber einst 
als Invasoren in das Land eingefallen sein, die meisten 
Einwohner („Nuba“ oder „Anag“ genannt8) getötet 
oder vertrieben und in die verbliebene, zügig zum 
Islam konvertierte Bevölkerung eingeheiratet haben 

7 Gemeint sind die qabayl, also segmentäre und sich auf einen 
gemeinsamen Vorfahren berufene Gesellschaften, denen 
ein Scheich vorsteht (Loimeier 2013: 3; Adams 1977: 567, 
593).

8 Beide Begriffe wurden traditionell oft synonym verwendet, 
siehe MacMichael 1922: 50-51.  

(etwas polemisch bei Spaulding 2000: 326; für Bei-
spiele siehe Penn 1934: 60-61, Junker & Schäfer 1932: 
61-70, 85-86; Hoskins 1835: 200). Eine Minderheit 
wies gar jedwede Vermischung zwischen den arabi-
schen Eroberern und der autochthonen nubischen 
Bevölkerung zurück, was die vollständige Vernich-
tung der Letzteren voraussetzt (Ali 2005: 107-108). 
Wir sehen also, dass das christlich-nubische Erbe 
soweit es ging minimiert werden sollte. Die Präsenz 
arabischer Stämme im mittleren Niltal ab spätestens 
dem 14. Jahrhundert kann nicht bezweifelt werden, 
doch waren diese meist obskurer Herkunft (Hasan 
1967: 118-123; 142-144). Ihr Einfluss, sei es politisch, 
kulturell oder gar biologisch, muss als gering einge-
stuft werden (Spaulding 1985a: 23).

So geschah es, dass sich die nubischen Herrscher 
(„meks“) des ehemaligen Funj-Reichs eine neue 
Identität gaben und eine neue, islamisch-arabische 
Form der Legimitation unabhängig von den Funj 
adoptierten. Auf die herrschende Elite folgte die 
einfache Bevölkerung. Die sudanesisch-arabischen 
Stämme, welche in definierten Ländereien, den Dars, 
lebten, waren geboren (Spaulding 1985b: 381-382).9 
Im Sudan entwickelten sich drei große Genealogi-
en: Die der Umayyaden, die der Ja’aliyin und die 
der Juhayna (Hasan 1967: 136). Eine Abstammung 
von der Kalifendynastie der Umayyaden (661-750) 
wurde von den Funj spätestens um 1700 bean-
sprucht, auch wenn die Erbfolge vorerst matrili-
near blieb (Spaulding & O’Fahey 1974: 75; Hasan 
1967: 173-174). Unter den Ja’aliyin versteht man 
hauptsächlich die sesshaften Ackerbauern nördlich 
des 6. Katarakts, auch wenn einige Untergruppen 
am Weißen Nil sowie als Nomaden leben (Hasan 
1967: 152-153). Deren Genealogie wurde wahr-
scheinlich ursprünglich in oder um Shendi, bei den 
„eigentlichen“ Ja’aliyin, entwickelt, während die 
Genealogien stromabwärts, die verwandtschaftliche 
Beziehungen zu Ibrahim Ja’al propagierten, kurz 
darauffolgten. Die Ethnogese der Ja’aliyin und der 
diversen Unterstämme war jedenfalls spätestens um 
1770 abgeschlossen (Bruce 1804: 105). Schließlich die 
Juhayna, ein Oberbegriff für eine Unzahl in Kordo-

9 Allerdings merkt Jay Spaulding auch an, dass die Ja’aliyin 
und Shaiqiya womöglich bereits im 16. Jahrhundert 
erwähnt wurden, auch wenn deren Selbstwahrnehmung 
zu dem Zeitpunkt unklar bleibt, siehe O’Fahey & Spauld-
ing 1974: 28-29. Spätestens um 1700 traten die Shaiqiya 
ins Licht der Geschichte, als sie gegen die Funj rebelli-
erten (O’Fahey & Spaulding 1974: 75). Der Jesuit Charles-
Jacques Poncet beschrieb sie 1699 noch als „the people 
who are beyond Korti“, auf einer Karte von Guillaume 
Delisle aus dem Jahr 1707 tauchen sie dann, geographisch 
korrekt stromaufwärts von Korti verortet, als „Chaighie“ 
auf (Crawford 1951: 198; Delisle 1707).



2023     Präarabische Sprachen der Ja‘aliyin und Ababde

145

fan, der Gezira und der Butana lebender Stämme, die 
eigentlich nur ihre nomadisierende Lebensweise als 
Gemeinsamkeit haben (Hasan 1967: 154-171). Der 
bereits erwähnte und ehemals mächtige Abdallab-
Stamm, der südlich des 6. Katarakts siedelte, ist einer 
der wenigen sedentären Juhayna. Dieser beruft sich 
auf eine Abstammung von Abdallah „Jammah“, wel-
cher einem Unterstamm der Juhayna, den Rufa’a, 
angehört haben soll (Hasan 1967: 132). Wahrschein-
lich sind die Abdallab gleich den Ja’aliyin arabisierte 
Nubier, womöglich ehemals Alwa-Nubisch spre-
chend (siehe Ille 2016: 100-101). Bemerkenswert ist, 
dass nördlich des 3. Katarakts, also im osmanischen 
Einflussgebiet, die Mahasi-Nubier keine arabischen 
Genealogien annahmen, was belegt, dass dieser 
Prozess auf das auseinanderfallende Funj-Reich 
begrenzt10 war (Adams 1977: 559-560). Abschlie-
ßend ist noch erwähnenswert, dass die Sudanesen 
bei weitem nicht die einzigen Muslime auf dem afri-
kanischen Kontinent waren und sind, welche eine 
arabische Abstammung anhand erdachter Genea-
logien proklamierten, ganz im Gegenteil. In ganz 
Afrika beruft man sich gerne auf eine Abstammung 
von Muhammad, seinem Stamm, seinen Gefährten 
oder anderen großen Persönlichkeiten der früh-
islamischen Epoche. Je näher dieser Ahnherr mit 
Muhammad verwandt war, desto größer das Prestige 
und der von jenem Ahnherren geerbte „Segen“, die 
baraka. (Robinson 2004: 49-54; für Beispiele siehe 
Luffin 2005: 179-181) 

Nun gab es also die arabischen Genealogien, doch 
wurde immer noch hauptsächlich Nubisch gespro-
chen. Gewiss war die Popularisierung der arabi-
schen Sprache an die Etablierung eines orthodoxeren 
Islams gekoppelt. So bildete sich in den Städten 
im 18. Jahrhundert eine neue Händlerklasse, wel-
che sich durch ihre islamische Pietät mitsamt einer 
arabischen Identität von den Funj zu emanzipie-
ren versuchte. Es wurden Moschen und Medressen 
gebaut, das Arabische begann sich als Schriftsprache 
zu etablieren (O’ Fahey & Spaulding 1974: 80-81). 
Besonders wer gläubig war, so Hartmann, war auf 
eine arabische Abstammung erpicht (Hartmann 
1863a: 290). Auch Islamschulen, die Khalwas, began-
nen im 18. Jahrhundert rasant in Größe und Zahl 
zu wachsen (McHugh 1994: 116-117). Selbst die 
Rechtsprechung wurde von islamischen Gelehrten 
übernommen (Hesse 2002: 49). Robert Hartmann 

10 Die Kenuz wiederrum übernahmen wohl bereits ab dem 
15. oder 16. Jahrhundert das arabische Stammessytem von 
den aus Oberägypten stammenden Banu Kanz, welche 
sich vorrübergehend als herrschende Elite etablieren 
konnten, aber bald in die nubische Bevölkerung absorbi-
ert wurden (Spaulding 1988: 129-130).

erfuhr von Informanten der Shaiqiya, dass sie das 
Arabische übernommen hatten, weil es die Sprache 
der „Schriftstücke“ war und „sich einem Volke von 
Kriegern gezieme, einem Volke, welches von jeher 
edel geboren und tapfer“ wie es die Banu Qureisch 
waren (Hartmann 1863a: 224). Werne erfuhr, dass 
die Shaiqiya das Arabische direkt von den Fuqqara 
übernahmen (Werne 1852: 203-204). Als Sprache des 
Islam, der Rechtsprechung und Lingua Franca konn-
te das Arabische den Schritt von einer Schriftsprache 
zu einer gesprochenen Sprache vollziehen. Islam und 
Arabisierung gingen nun Hand in Hand, ähnlich wie 
im von den Arabern im 7. Jahrhundert eroberten 
Nordafrika und Nahen Osten (Luffin 2005: 189). 
Besonders schnell schien sich das Arabische zwi-
schen Shendi und der nördlichen Gezira etabliert 
zu haben, denn, wie wir gesehen haben, war dort bis 
zum 19. Jahrhundert die Arabisierung weitestgehend 
abgeschlossen.11 Je weiter nördlich man jedoch kam, 
desto weniger arabisiert war die Bevölkerung. Bei 
den Ababde scheint, wie von d’Avennes und Wil-
son vermutet, insbesondere deren Lebensweise als 
fahrende Händler, welche den Sudan mit Ägypten 
vernetzten, zur Übernahme des Arabischen geführt 
haben. Von den Ababde wiederrum, so würde ich 
vermuten, hat der kleine Aleqat-Stamm zwischen 
Sebua und Korosko das Arabische übernommen. 
Diese waren ethnisch und kulturell Nubier, sprachen 
aber nur Arabisch (Kennedy 1978: XXVIII).

Reisende berichten von einem gesellschaftlichen 
Druck, eine arabische Genealogie anzunehmen und 
das Nubische für das Arabische aufzugeben. So galt 
die nubische Sprache im Vergleich zum Arabischen 
als minderwertig. Lepsius schrieb, dass sich die 
Nubier für ihre Sprache „schämen“ und keine Ach-
tung vor ihr hatten, da sie „hier überall der arabischen 
gegenüber als schlecht und untergeordnet gilt“ (Lep-
sius 1852: 251). Eduard Rüppel bemerkte, dass „nur 
sehr wenige freie Araber“ es „ihrer würdig“ hiel-
ten, das „Berberinische zu erlernen“ (Rüppel 1829: 
33). Nur Arabisch, so Josef Ohrwalder 1892, schien 
im Sudan den Status einer vollwertigen Sprache zu 
habe, wurde es „ja schon von Adam gesprochen 
und ist es doch die Sprache des Paradieses“ (Ohr-
walder 1892: 203). Besonders die Islamgelehrten, so 
Robert Hartmann, propagierten die Unterlegenheit 
nichtarabischer Sprachen und dass jene gläubigen 
Muslimen nicht angemessen waren (Hartmann 1871: 

11 Bereits 1702 unterhielt sich der Funj-Sultan Badi III mit 
einer jesuitischen Gesandtschaft auf Arabisch (Krump 
1710: 284). Dass die Funj-Aristokratie wirklich so kon-
servativ bei der Übernahme des Arabischen war wie 
Spaulding behauptet darf bezweifelt werden (O’Fahey & 
Spaulding 1974: 33).



Gabriel Gerhards                                                   MittSAG 34

146

284). Wer behauptete, von der Familie des Propheten 
abzustammen, aber immer noch seine präarabische 
Sprache sprach, musste zuweilen damit rechnen, mit 
diesem Widerspruch konfrontiert zu werden und 
seine Genealogie in Abrede gestellt zu bekommen 
(al-Shahi 1981: 89). Ohne eine arabische Genealogie 
lief man Gefahr, als Barbar abgestempelt, ja sogar zur 
Versklavung freigegeben zu werden (McHugh 1994: 
10). Besonders unter den Mahdisten Ende des 19. 
Jahrhunderts wurden jene Genealogien teils unter 
Androhung von Tod und Sklaverei eingefordert 
(Hesse 2002: 98).

Nichtarabische Sprachen wie das Nubische, aber 
auch andere Idiome wie Dinka oder Türkisch, wur-
den von den Arabischsprachigen traditionell rutana 
genannt, was sich als „Kauderwelsch“ übersetzen 
lässt (Lepsius 1852: 172). Es war ein erniedrigender 
Begriff, welcher die Unterlegenheit dieser Sprachen 
dem Arabischen gegenüber zum Ausdruck bringen 
sollte und ihnen absprach, überhaupt vollwertige 
Sprachen zu sein (Hartmann 1863a: 205). Selbst 
heute noch hat rutana im Sudan eine ähnlich negative 
Konnotation, wird er doch anstatt des Begriffs lugha 
(„Sprache“) für die lokalen Sprachen verwendet, um 
sie als ein primitives Relikt ländlicher Analphabeten 
zu zeichnen (James 2008: 73-74). So ist kein Wunder, 
dass die islamischen Nubier ihre Sprache traditionell 
nicht rutana, sondern berberi nannten, auch wenn 
sich ersterer Begriff mittlerweile insbesondere bei 
den ägyptischen Nubiern durchgesetzt hat (Hart-
mann 1863a: 205; Rouchdy 1991: 10). Auch wurde 
Wert daraufgelegt, dass Arabische möglichst flüssig 
und „rein“ zu sprechen. Laut Burckhardt waren 
besonders die Ja‘aliyin auf ihre Arabischfertigkeiten 
stolz (Burckhardt 1819: 354). Es war sicherlich dieser 
Drang, sich zu arabisieren, der eine kontinuierliche 
Aufgabe von „Afrikanismen“, sprich Vokabular, 
Topographie oder Personennamen, so wie sie Spaul-
ding in Dokumenten der Shaiqiya aus der ersten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts vorfand, zufolge hatte 
(Spaulding 1990: 286-287). Dass die Arabisierung im 
19. Jahrhundert ein rapide voranschreitender Prozess 
war wird durch die Behauptung Hartmanns impli-
ziert, dass seinerzeit das Arabische „täglich“ einhei-
mische Sprachen verdrängte (Hartmann 1862:199). 

Arabisierte oder semi-arabisierte Stämme wur-
den nicht müde, ihr Überlegenheitsgefühl weniger 
arabisierten Stämmen gegenüber auszudrücken. Die 
Danagla vermieden es, sich selbst Danagla zu nen-
nen, nicht nur weil, wie oben gesehen, es ein Exonym 
war, sondern weil nicht wenige den Begriff mit einer 
niederen nubischen Identität verbanden. Stattdes-
sen berief man sich lieber auf seinen „arabischen“ 
Stamm (MacMichael 1922: 198). Die Danagla selbst 

wurden jedoch von den benachbarten Nomaden-
stämmen verächtlich „Nuba“ genannt (Rüppel 1829: 
66). Laut Munzinger waren sich die Nilnubier ihrer 
Verwandtschaft mit den „Bergnubiern“ in Kordofan 
bewusst, schämten sich jedoch für diese (Munzin-
ger 1864: 541). Auch die Ababde sollen sich ihren 
Cousins gegenüber, den Bischarin, für überlegen 
gehalten haben, sicherlich aufgrund ihrer besseren 
Arabischkenntnisse (von Kremer 1863: 126). Aller-
dings waren die Ababde selber auch Opfer dieser 
Anschauung, wurden sie doch von den tatsächlich im 
18. Jahrhundert aus Arabien eingewanderten Ma’aza, 
welche nördlich der Ababde leben, als „keine wahren 
Araber“ betrachtet (Sidebotham et al 2008: 282, 284). 

Rudolf Slatin Pascha, der im späten 19. Jahrhun-
dert im Sudan weilte, beschrieb die „Verachtung“, 
die die Ja‘aliyin für die Danagla entgegenbrachten, 
so dass selbst ihr bloßer Name bei ihnen als „ernied-
rigend“ galt. Während sich die Ja‘aliyin als stolze 
Nachfahren des Abbas betrachteten, sahen sie in 
den Danagla, auch wenn diese selbst verzweifelt auf 
ihre eigene arabische Abstammung pochten, Nach-
kommen eines Sklaven namens „Dangal“. Angeblich 
war dieser ursprünglich im Besitz des Bischofs von 
Bahnasa in Oberägypten gewesen, doch konnte er 
bald ein Reich erobern, dass sich bis zum 4. Katarakt 
(„bis Debba und Meröe“, wohl Merowe) erstreckte. 
Auch soll er die nach ihm benannte Stadt Dongola 
gegründet haben (Slatin Pascha 1896: 12-13). Diese 
Geschichte ist zweifellos eine verzerrte Erinne-
rung an das alte Königreich Makuria. Auch einige 
Danagla pflegten weiterhin die Erinnerung, wider 
dem offiziellen Narrativ einer Abstammung von 
Abbas, von den „Dangul“ (Plural) abzustammen, 
welche, so gaben sie widerwillig zu, Christen waren 
(Gerster 1964: 181). Um zu den Ja‘aliyin und deren 
Verachtung für die Danagla zurückzukommen, so 
scheint es Ironie zu sein, dass die Ja‘aliyin selbst 
von den Funj und anderen „Arabern“ abwertend 
„Barabra“ genannt wurden, ein Name, den sie auf 
alle Bewohner des Niltals zwischen dem 1. Katarakt 
und Khartoum anwandten (Hartmann 1863a: 26). 
Ganz gleich, wie sehr sich die Ja‘aliyin, Shaiqiya oder 
Danagla um ihre angebliche arabische Abstammung 
stritten (Hartmann 1863a: 223-224): Für die Funj 
blieben sie weiterhin Nubier.

Zusammenfassung 

Die Rekonstruktion der historischen Sprachsitua-
tion des Niltals südlich von ed-Debba, der heuti-
gen Grenze des Nilnubischen, bleibt eine Heraus-
forderung, insbesondere je weiter stromaufwärts 



2023     Präarabische Sprachen der Ja‘aliyin und Ababde

147

man reist. Was diese Arbeit recht eindeutig belegen 
konnte ist, dass bis zur Wende zum 20. Jahrhundert 
bis wenigstens Korti, der Grenzstadt zwischen Dar 
Dongola und Dar Shaiqiya, Dongolawi gesprochen 
wurde. Auch dass die Ababde ein arabisierter Bed-
schastamm sind, welche einst eine Sprache ähnlich 
oder identisch mit dem Bischarin sprachen, kann als 
gesichert gelten. Ebenfalls sicher ist, dass die Stäm-
me südlich von Korti, von den Shaiqiya bis zu den 
Ja‘aliyin, wahrscheinlich sogar den Abdallab, arabi-
sierte Nubier sind, auch wenn dies sicherlich keine 
neue Erkenntnis ist. Bis tief in das 19. Jahrhundert 
hinein finden wir bei jenen Überbleibseln des nubi-
schen Sprachgebrauchs, auch wenn wir uns bei der 
Natur dieser Sprachen noch nicht festlegen können. 

Insbesondere bei den Shaiqiya wissen wir nicht, 
ob diese nun ursprünglich Nobiin oder Dongolawi 
gebrauchten. Die Mehrheit der Reisenden hielten sie 
für des Dongolawi mächtig, doch moderne Studien 
fanden im Shaiqiya-Dialekt Reste des Nobiin. Ich 
halte den Gebrauch von Dongolawi für wahrschein-
licher, war dies doch nicht nur das Idiom ihrer Nach-
barn stromabwärts und anscheinend auch strom-
aufwärts, wenn man den Berichten von Russegger 
und Hartmann Glauben schenken darf, sondern war 
Dar Shaiqiya eben auch einst das erweiterte Herz-
land des Königreichs Makuria. Tatsächlich wurde 
die Entstehung Makurias im 4. und 5. Jahrhundert 
in das Gebiet um den Jebel Barkal verortet (God-
lewski 2014: 161-162). Andererseits darf man nicht 
außer Acht lassen, dass die bloße Existenz des mit 
dem Dongolawi eng verwandten, aber von dessem 
Stammland durch das Nobiin getrennte Kenzi atte-
stiert, dass im mittleren Niltal kurios zerstückelte 
Sprachenklaven eben auch nicht unmöglich sind. Die 
Manasir und wenigstens die nördlichen Rubatab, 
vielleicht sogar auch die Mirafab und nördlichen 
Ja’aliyin, scheinen ursprünglich Dongolawi oder 
wenigstens einen verwandten Dialekt verwendet 
haben. 

In der nördlichen Butana lag im Mittelalter die 
Grenze zwischen Makuria und dem mysteriösen 
Alwa, in dem recht wahrscheinlich eine oder gar meh-
rere nubische Sprachen gesprochen und geschrieben 
wurden. Von diesem „Alwa-Nubisch“ hören wir 
jedoch von den Reisenden quasi nichts, war also zum 
19. Jahrhundert wohl bereits ausgestorben. Nur ver-
einzelt erreichen uns Berichte einer Funj-Sprache, 
was jedoch eher als ein Sammelbegriff für eine Viel-
zahl verschiedener Sprachen erscheint. Die südliche 
Butana ab Shendi und die nördliche Gezira waren 
im 19. Jahrhundert die arabisiertesten Regionen des 
sudanesischen Niltals. Je weiter nördlich oder süd-
lich man kam, desto stärker schwand der Einfluss 

des Arabischen. Dies impliziert, dass es vorranging 
die Funj und ihre Vasallen, die Abdallab, waren, die 
die Arabisierung des Sudan vorantrieben, welche 
mit Verzug in die Peripherie des Reiches ausstrahle. 
Dieser Prozess begann wohl im 18. Jahrhundert, 
mit dem Zerfall des Funj-Reiches, und wurde durch 
ein orthodoxeres Islamverständnis, der Annahme 
von den von Fuqqara geschriebenen, arabisch-isla-
mischen Genealogien sowie der schrittweisen Adop-
tion des Arabischen getragen. Der Bevölkerung bei-
gebracht wurde das Arabische, als heilig und dem 
Nubischen als überlegen betrachtet, ebenfalls von 
den Fuqqara. Bei den Ababde wurde die Annahme 
des Arabischen besonders durch deren Tätigkeit als 
eng mit Ägypten vernetzte Händler gefördert.

Postskriptum

Eine kürzlich veröffentlichte Arbeit von M. Jalal 
Hashim, welcher zu Beginn des Jahrtausends beim 
4. Katarakt ethnologische und linguistische Studien 
durchführte, zeigt auf, dass die Manasir nicht den 
Ja’aliyin zugehörig sind. Stattdessen handelt es sich 
bei ihnen um eine Ansammlung mehrerer Clans mit 
unterschiedlichen Genealogien. Lediglich die ehe-
maligen Feudalherrscher werden in den mündlichen 
Traditionen teils mit den Ja’aliyin, teils aber auch den 
Nubiern assoziiert. Der Stammesname leitet sich 
auch nicht von einem Mann namens Mansur ab, 
sondern von einer nicht lokalisierbaren ägyptischen 
Insel (Hashim 2023: 79-84).

Hashim, M. Jalal (2023). „The Oral History of the 
ManƗৢƯr“ in Derek Welsby (Hrsg.) “Archaeology by 
the Fourth Nile Cataract. Survey and Excavations on 
the left bank of the river and on the islands between 
Amri and Kirbekan“ I. Oxford. 79-88

Literatur

Abel, Carl (1887). “Urgedanken des Menschen” Zeitschrift 
für Ethnologie 19. 188-195

Adams, William Y. (1977). „Nubia. Corridor to Africa” 
Princeton

Adams, William Y. (1982). “The Coming of Nubian 
Speakers to the Nile Valley” in Christopher Ehret, 
Merrick Posnansky (Hrsg.) “The Archaeological and 
Linguistic Reconstruction of African History”. Berke-
ley, Los Angeles. 11-38

Adams, William Y. (1993). “Medieval Nubia. Another 
Golden Age” Expedition 35:2. 28-39

Adams, William Y. (1996). ”Qasr Ibrîm. The late medieval 
Period”. London



Gabriel Gerhards                                                   MittSAG 34

148

Ali, Hayder Ibrahim (2005). “Der Sudan. Das Eigene und 
das Bild des Anderen“ in Katja Eisenhainer, Katharina 
Lange (Hrsg.) „Bewegliche Horizonte. Festschrift zum 
60. Geburtstag von Bernhard Streck“. Lepizig. 93-122

Almkvist, Herman (1881). “Die Bischari-Sprache. Tu-
Bedawie in Nordost-Afrika“. Uppsala

Almkvist, Herman (1911). “Nubische Studien im Sudan. 
1877-78“. Uppsala

Armbruster, Charles Hubert (1965). „Dongolese Nubian. 
A Lexicon”. Cambridge

Bechhaus-Gerst, Marianne (1996). “Sprachwandel durch 
Sprachkontakt am Beispiel des Nubischen im Niltal. 
Möglichkeiten und Grenzen einer diachronen Sozio-
linguistik“. Köln

Bedigian, Dorothea (2010). „Sesame. The Genus Sesa-
mum” in Dorothea Bedigian (Hrsg.) “Introduction. 
History of the Cultivation and Use of Sesame”. Boca 
Raton. 1-32

Beška, Emmanuel (2020). „Swan song in the Nile Valley. 
The Mamluk Statelet in Dongola (1812-1820)”. African 
and Asian Studies 29 (2). 315-329

Bjørkelo, Anders (1989). „Prelude to the Mahdiyya. 
Peasants and Traders in the Shendi Region, 1821-1885”. 
Cambridge 

Breasted, James Henry (1908). „The Monuments of Suda-
nese Nubia. Report of the Work of the Egyptian Expe-
dition. Season of 1906-1907”. Chicago

Breyer, Francis (2014). “Einführung in die Meroitistik“. 
Berlin

Bruce, James (1791). „Travels to Discover the Source of 
the Nile, In the Years 1768, 1769, 1770, 1771, 1772, & 
1773”. IV. Dublin

Bruce, James (1804). „Travels to Discover the Source of 
the Nile, In the Years 1768, 1769, 1770, 1771, 1772, & 
1773”. VII. Edinburgh

Brugsch, Heinrich (1863). „Die Quellen des Niles nach den 
Angaben der altägyptischen Denkmäler“ Zeitschrift 
für ägyptische Sprache und Alterthumskunde 1. 13-16

Brocchi, Giovanni Batista (1845). “Giornale delle osserva-
zioni fatte ne‘viaggi in Egitto, nella Siria e nella Nubia“. 
II. Bassano del Grappa

Browne, W.G. (1806). „Travels in Africa, Egypt, and Syria, 
from the Year 1792 to 1798”. London

Buchta, Richard (1888). “Der Sudan unter ägyptischer 
Herrschaft. Rückblicke auf die letzten sechzig Jahre“. 
Leipzig

Budge, E. A. Wallis (1890). “The Nile. Notes for Travel-
lers”. New York, Cairo

Burckhardt, John Lewis (1819). “Travels in Nubia”. Lon-
don

Cailliaud, Frédéric (1826). “Voyage a Méroé, au fleuve 
blanc, au delà de Fâzoql dans le midi du royaume de 
Sennâr” II. Paris

Chaix, Paul (1860). „Étude sur l‘ethnographie de l‘Afrique“. 
Le Globe. Revue genevoise de géographie 1. 1-90 

Chantre, Ernest (1904). “Recherches anthropologiques 
dans l’Afrique orientale. Égypte”. Lyon

Churi, Joseph H. (1853). „Sea Nile, the Desert, and 
Nigritia”. London

Crawford, O. G. S. (1951). “The Fung Kingdom of Sen-
nar. With a geographical Account of the Middle Nile 
Region”. Gloucester

de Cadalvène, Edmond & de Breuvery, Jules-Xavier 
Saguez (1841). “L’Égypte et la Nubie” II. Paris

de Rochemonteix, Maxence (1882). “Quelques contes 
Nubiens”. Kairo

de Salle, Eusèbe (1840). „Pérégrinations en Orient, ou 
Voyage pittoresque, historique et politique en Égypte, 
Nubie, Syrie, Turquie, Grèce pendant les années 1837-
38-39“. II. Paris

Delisles, Guillaume (1707). “Carte de l’Egypte, de la 
Nubie, de l’Abissinie &c.”. Paris

Drzewiecki, Mariusz (2011). “The southern border of the 
kingdom of Makuria in the Nile Valley”. Études et 
Travaux 24. 93-107

Dubois-Aymé, Jean Marie (1809). “Mémoire sur la ville 
de Qoçeyr et ses environs, et sur les peuples nomades 
qui habitent cette partie de l›ancienne Troglodytique” 
in “Description de l›Egypte.” Paris. 193-202

Forni, Giuseppe (1859). “Viaggio nell›Egitto e nell›Alta 
Nubia” II. Mailand.

Gerhards, Gabriel (2021). „Some notes on the Christian 
medieval heritage of the Gezira (central Sudan)”. Polish 
Archaeology in the Mediterannean 30:2. 439-460.

Gerster, Georg (1964). „Nubien. Goldland am Nil“. 
Zürich, Stuttgart 

Grajetzki, Wolfram (2009). „Das Ende der christlich-
nubischen Reiche“ in Martin Fitzenreiter (Hrsg.) „Das 
Ereignis Geschichtsschreibung zwischen Vorfall und 
Befund“. London. 117-124

Godlewski, Włodzimierz (2014). “Dongola Capital of 
early Makuria: Citadel – Rock Tombs – First Churches” 
in Angelika Lohwasser, Pawel Wolf (Hrsg.) “Ein For-
scherleben zwischen den Welten. Zum 80. Geburtstag 
von Steffen Wenig“. Berlin. 153-164

Hammarström, Harald (2018). „A survey of African lan-
guages” in Tom Güldemann (Hrsg.) “The Languages 
and Linguistics of Africa”. Berlin, Boston. 1-57

Hartmann, Robert (1862). “Entwurf einer Karte der Kara-
wanenstraße zwischen Dabbeh und Khartum“. Zeit-
schrift für allgemeine Erdkunde 12. 174-204

Hartmann, Robert (1863a). “Reise des Freiherrn Adalbert 
von Barnim durch Nord-Ost Afrika in den Jahren 1859 
und 1860.” Berlin

Hartmann, Robert (1863b). „Skizze der Landschaft 
Sennâr”. Zeitschrift für allgemeine Erdkunde 14. 1-40, 
153-200



2023     Präarabische Sprachen der Ja‘aliyin und Ababde

149

Hartmann, Robert (1871). „Die Steppengebiete Nord-
ost-Afrikas“. Westermann‘s Jahrbuch der illustrierten 
deutschen Monatshefte. 29: 278-286

Hartmann, Robert (1876). „Die Nigritier“. Berlin
Hasan, Yusuf Fadl (1967). „The Arabs and the Sudan. From 

the seventh to the early sixteenth Century”. Edinburgh
von Heuglin, Theodor (1862). “Reise der Herren Th. v. 

Heuglin, Dr. Steudner und H. Schubert von Djenda in 
Abessinien nach Chartum, Mai und Juni 1862“. Peter-
manns Geographische Mitteilungen. 381-390 

von Heuglin, Theodor (1877). „Reise in Nordost-Afrika 
Schilderungen aus dem Gebiete der Beni Amer und 
Habab nebst zoologischen Skizzen und einem Führer 
für Jagdreisende“ I. Braunschweig

Hesse, Gerhard (2002). „Die Jallaba und die Nuba Nord-
kordofans“. Münster.

Holt, P. M. (1970). “The Nilotic Sudan“ in P.M. Holt et. 
al. (Hrsg.) „The Cambridge History of Islam. Volume 
2a”. Cambridge. 327-344

Holt, P. M. & Daly, M.W. (2014). “A History of the Sudan. 
From the Coming of Islam to the Present Day”. New 
York

Hoskins, George (1835). “Travels In Ethiopia, Above The 
Second Cataract Of The Nile”. London

Ille, Enrico (2016). “Tracing golden past. Historical nar-
ratives about Shaybun and Shawabna in the Nuba 
Mountains, Sudan”. Leipzig, Weissenfels

Jackson, H.C. (1926). “A Trek in Abu Hamed District” 
Sudan Notes and Records 9:2. 1-35

James, Wendy (2008). „Sudan. Majorities, Minorities, and 
Language Interactions” in Andrew Simpson (Hrsg.) 
“Language and National Identity in Africa”. Oxford. 
61-78

Junker, H. & Schäfer H. (1932). „Nubische Texte im Ken-
zi-Dialekt“ II. Wien, Leipzig

KarrƗr, ދAlƯ ৡƗliত (1992). “The Sufi Brotherhoods in the 
Sudan”. London

Kennedy, John G. (1978). „Introduction” in John G. Ken-
nedy (Hrsg.) “Nubian Ceremonial Life”. Cairo, New 
York. XIV-XXIX

Kleppe, Else Johannsen (1997). “The Funj Problem in 
Archaeological Perspective” Sudan Notes and Records 
1. 1-24

Klunzinger, C. B. (1878). „Upper Egypt. Its People and Its 
Products”. New York

Krapf, J. L. (1858). „Reisen in Ostafrika, ausgeführt in den 
Jahren 1837-55“ II. Kornthal, Stuttgart

von Kremer, Alfred (1861). “Aegypten. Forschungen über 
Land und Volk während eines zehnjährigen Aufent-
halts“ I. Leipzig

Krump, Theodor (1710). “Hoher, und Fruchtbahrer Palm-
Baum“. Augsburg

Łajtar, Adam & Ochała, Grzegorz (2020). “Language Use 
and Literacy in late antique and medieval Nubia” in 

Geoff Emberling, Bruce Beyer Williams (Hrsg.) “The 
Oxford Handbook of ancient Nubia”. New York. 787-
806

Lejean, Guillaume (1865). “Voyage aux deux Nils. Nubie, 
Kordofan, Soudan oriental. Exécuté de 1860 à 1864. 
Atlas“. Paris

Lepsius, Karl Richard (1852). “Briefe aus Aegypten, 
Aethiopien und der Halbinsel des Sinai“. Berlin

Lepsius, Carl Richard (1859). “Denkmäler aus Aegypten 
und Aethiopien. Erste Abtheilung. Topographie und 
Architectur. Blatt I-LXVI“. Berlin

Lepsius, Carl Richard (1880). „Nubische Grammatik“. 
Berlin

Loimeier, Roman (2013). „Muslim Societies in Africa. A 
Historical Anthropology”. Bloomington

Lorimer, F.C.S. (1936). „The Rubatab“. Sudan Notes and 
Records 19:1. 162-167

Luffin, Xavier (2005). „« Nos ancêtres les Arabes... ». 
Généalogies d’Afrique musulmane“ Revue interna-
tionale d’anthropologie et de sciences humaines 53. 
177-209

MacMichael, H. A. (1922). “A History of the Arabs in the 
Sudan” I. Cambridge

Malte-Brun, M. V. A. (1863). „Journal de voyage du Doc-
teur Charles Cuny de Siout à El-Obéid du 22 novembre 
1857 au 5 avril 1858“. Paris

McHugh, Neil (1994). „Holymen of the Blue Nile. The 
Making of an Arab-Islamic Community in the Nilotic 
Sudan, 1500-1850”. Evanston

Müller, Max (1901). „Zur Frage nach der Herkunft der 
alten ‚Aethiopen“ Wiener Zeitschrift für die Kunde des 
Morgenlandes 15. 24-32

Murray, John (1875). „Handbook for Travellers in Egypt”. 
London

Munzinger, Werner (1864). „Ostafrikanische Studien“. 
Schaffhausen

Nielsen, Hans Christian Korsholm (2004). „Tribal Iden-
tity and Politics in Aswan Governorate” in Nicholas 
Hopkins, Reem Saad (Hrsg.) „Upper Egypt. Identity 
and Change”. Cairo, New York. 213-232

Ohrwalder, Josef (1892). “Aufstand und Reich des Mahdi 
im Sudan und meine zehnjährige Gefangenschaft dort-
selbst“. Innsbruck

O’Fahey, R.S. & Spaulding, Jay (1974). “Kingdoms of the 
Sudan”. New York

Penn, A. E. D. (1934). “Traditional Stories of the ‚Abdullab 
Tribe”. Sudan Notes and Records 17:1. 59-82

Prisse d’Avennes, Émile (1845). „Tribus des ababdeh et des 
bicharis“. Le Magasin Pittoresque 13. 371-373

Reinisch, Leo (1879). „Die Nuba-Sprache“. Wien
Rilly, Claude & de Voogt, Alex (2012). „The Meroitic 

Language and Writing System”. Cambridge 
Robinson, David (2004). “Muslim Societies in African 

History”. Cambridge



Gabriel Gerhards                                                   MittSAG 34

150

Roe, A. (2012). „Beja Innovation and Responses to Envi-
ronmental Change in the Southeastern Desert of 
Egypt” in Hans Barnad, Kim Duistermaat (Hrsg.) 
“The History of the Peoples of the Eastern Desert”. 
Los Angeles. 384-397

Rouchdy, Aleya (1991). „Nubians and the Nubian Lan-
guage in Contemporary Egypt. A Case of Cultural and 
Linguistic Contact”. Leiden

Rossi, Elia (1858). “La Nubia e il Sudan”. Istanbul
Rüppell, Eduard (1829). „Reisen in Nubien, Kordofan und 

dem peträischen Arabien“. Frankfurt am Main
Russegger, Joseph (1843). „Reisen in Europa, Asien und 

Afrika“ 2.1. Stuttgart
Russegger, Joseph (1844). „Reisen in Europa, Asien und 

Afrika“ 2.2. Stuttgart
Russegger, Joseph (1849). “Reisen in Europa, Asien und 

Afrika“ 2.3. Stuttgart
Schäfer, Heinrich & Schmidt, Karl (1906). „Die ersten 

Bruchstücke christlicher Literatur in altnubischer 
Sprache“. Sitzungsberichte der Königlich Preussischen 
Akademie der Wissenschaften 43. 774-785

Sedra, Paul (2004). „John Lieder and his Mission in Egypt. 
The Evangelical Ethos at Work Among Nineteenth-
Century Copts”. The Journal of Religious History 28:3. 
219-239

Al-Shahi, Ahmed Salman (1965). „The Shaiqiya of the 
Northern Sudan” Bachelor Thesis Oxford University

Al-Shahi, Ahmed (1981). “Pride and Vilification. Two tri-
bal Viewpoints” Journal of the Anthropological Society 
of Oxford 12:2. 87-102

Shinnie, P. L. (1984). „Life and Language in Mahas today” 
Rivista degli studi orientali 58. 173-178

Sidebotham, Steven E. et al. (2008). “The Red Land. The 
Illustrated Archaeology of Egypt’s Eastern Desert”. 
Cairo, New York

Slatin Pascha, Rudolf (1896). “Feuer und Schwert im 
Sudan. Meine Kämpfe mit den Derwischen, meine 
Gefangenschaft und Flucht. 1879-1885“. Leipzig

Spaulding, Jay (1982). “Slavery, Land Tenure and Social 
Class in the Northern Turkish Sudan” The Interna-
tional Journal of African Historical Studies 15.1. 1-20 

Spaulding, Jay (1985a). “The End of Nubian Kingship in 
the Sudan, 1720-1762” in M.W. Daly “Modernization 
in the Sudan. Essays in honor of Richard Hill”. New 
York. 17-28

Spaulding, Jay (1985b). “The Heroic Age in SinnƗr”. East 
Lansing

Spaulding, jay (1988). “The Demographic Effect of the 
Arabs Upon Lower Nubia Before 1635. Linguistic 
Evidence”. Northeast African Studies 10.2/3. 127-130

Spaulding, Jay (1990). “The Old Shaiqi Language in Histo-
rical Perspective”. History in Africa 17. 283-292

Spaulding, Jay (2000). “The Chronology of Sudanese Arabic 
Genealogical Tradition”. History in Africa 27. 325-337

Spaulding, Jay (2006). “Pastoralism, slavery, commerce, 
culture and the fate of the Nubians of Northern and 
Central Kordofan under Dar Fur rule, ca. 1750-ca. 
1850”. The International Journal of African Historical 
Studies 39:3. 393-412

Spaulding, Jay & Abu Salim, Muhammad Ibrahim (1989). 
“Public Documents from Sinnar”. East Lansing

Taylor, Bayars (1856). „A journey to Central Africa; or, 
Life and landscapes from Egypt to the Negro kingdoms 
of the White Nile”. New York

Trémaux, Pierre (1862). „Voyage en Éthiopie an Soudan 
oriental et dans la Nigritie“ I. Paris

Tsakos, Alexandros (2009). “Addenda and Corrigenda to 
the Khartoum Inscriptions (I. Khartoum Copt. and 
Greek). The Journal of Juristic Papyrology 39. 199-215

Vanhove, Martine (2020). „Beja“. In Christopher Lucas, 
Stefano Manfredi (Hrsg.) „Arabic and contact-induced 
change”. Berlin. 419-440

Waddington, George & Hanbury, Barnard (1822). “Jour-
nal of a Visit to Some Parts of Ethiopia”. London

Werne, Ferdinand (1852). “African Wanderings; Or, An 
Expedition from Sennaar to Taka, Basa, and Beni-
Amer, with a Particular Glance at the Races of Bellad 
Sudan”. London

Werner, Roland (2013). “Das Christentum in Nubien. 
Geschichte und Gestalt einer afrikanischen Kirche“. 
Berlin

Welsby, Derek A. (2014). “The Kingdom of Alwa” in 
Julie R. Anderson, Derek Welsby (Hrsg.) “The Fourth 
Cataract and Beyond. Proceedings of the 12th Inter-
national Conference for Nubian Studies”. London. 
183-200

Wilson, Charles W. (1888). “On the Tribes of the Nile Val-
ley, North of Khartum”. The Journal of the Anthropo-
logical Institute of Great Britain and Ireland 17. 13-25

Zarroug, Mahi el-Din Abdalla (1991). “The Kingdom of 
Alwa”. Calgary

Summary

This paper utilizes a variety of 19th-century accounts 
written in German, English, French and Italian to 
shed light on the pre-Arabic languages of various 
Sudanese tribes traditionally considered Arab. Two 
tribal groups are discussed: first the Ababde, nomads 
who claim descent from Zubayr ibn al-Awwam and 
who have their core territory in southeastern Egypt, 
but traditionally had colonies in Lower Nubia, Abu 
Hamed, Berber and Shendi; second the Ja’aliyin and 
their affiliates, self-proclaimed descendants of al-
Abbas settling between the 3rd and 6th cataracts, 
represented, from north to south, by the Danagla 
(most prominently the Jawabra and Bedayria), the 



2023     Präarabische Sprachen der Ja‘aliyin und Ababde

151

Shaiqiya, Manasir (sometimes also considered to 
be related to the Ababde instead of the Ja’aliyin), 
Rubatab, Mirafab, and finally the Ja’aliyin “proper”. 
The evidence for the pre-Arabic language of the 
Ababde is particularly rich and confirms for good 
that they are Arabized Beja. Until the second half of 
the 19th century they were bilingual, utilizing Arabic 
as their primary language while also speaking a Beja 
language identical or closely related to that of the 
Bisharin. Those who settled in Lower Nubia also 
spoke Nubian.

Continuing with the Danagla, of whom a minor-
ity still speaks a Nubian language, Dongolawi, to this 
day, it is found that in the 19th century their language 
was still spoken as far south as Korti, which marked 
the border to Dar Shaiqiya. Most Danagla spoke 
only little Arabic, although near Korti they were 
apparently already beginning to switch to Arabic as 
their primary language. The Shaiqiya already spoke 
Arabic as their primary language, which led many 
travellers to believe that this was their sole language. 
Several accounts, however, found that they were 
also speaking Dongolawi. Modern studies allege that 
they spoke Mahasi, which stands in contrast to the 
travellers’ accounts. Sources mentioning Nubian 
languages upstream of the 4th Nile cataract are scarce, 
albeit a few maintain that Nubian, either identical 
or closely related to Dongolawi, was spoken as far 
upstream as Dar Rubatab, if not Shendi. Virtually all 
sources agree that only Arabic was spoken between 
Shendi and Sennar, one curious mention of a Funj 
language spoken south of Khartoum excluded. This 
implies that Alwan Nubian, the poorly known lan-
guage of the medieval kingdom of Soba, was most 
likely extinct by the 19th century.

The second part of the paper deals with the 
process of Sudan’s Arabization. It rejects the tradi-
tional narrative of Arab migrants, whether they were 

peaceful settlers or violent conquerors, intermar-
rying with the Nubians and Arabizing them in the 
process. While the collapse of the Christian Nubian 
kingdoms in the 14th century allowed a variety of 
Arab tribesmen to push into the Middle Nile, their 
impact on the local population was limited. More 
important, it is argued, were the events of the 18th 
century, in particular the decline of the Funj Sultan-
ate and the development of a more orthodox under-
standing of Islam. The receding Funj influence north 
of the 6th cataract led to the formation of the Ja’aliyin 
tribe, probably in or near Shendi. The remaining 
Nubian population as far north as the 3rd cataract, 
constituting the border of the Funj Sultanate, fol-
lowed suit and started to claim a relationship with 
the Ja’aliyin. Islamic holymen compiled elaborate 
genealogies for the various regional rulers, who were 
keen to legitimize their rule by linking their origin 
and that of their subjects to the early Islamic period, 
a practice to be found throughout most of Islamic 
Africa. Islamic schools thrived, teaching the popula-
tion Arabic, Islam’s holy language. It was also used 
as a lingua franca and language of trade, which is why 
the Ababde adopted it. Nubian and other African 
languages, considered to be inferior and not worthy 
of pious Muslims, fell out of fashion. By the 19th 

century they had largely disappeared between south 
of Shendi and Sennar, predominantly the domains 
of the Abdallab and Funj. The Ja’aliyin and their 
various subtribes were largely Arabized as well, 
although it seems that the further downstream one 
moved, the more people were still capable of speak-
ing Nubian. The Danagla downstream of Korti were 
the least Arabized, as they still spoke Nubian as their 
primary language. With the dawn of the 20th century 
Nubian had finally disappeared south of ed-Debba 
(70km downstream of Korti), a century later it is on 
the verge of extinction.



Gabriel Gerhards                                                   MittSAG 34

152

1 Ich danke Alhanouf B., Hussam Elmahdy und Ageel Elmahy für die Übersetzung sowie weitere Anmerkungen.


