GABRIEL GERHARDS

PRAARABISCHE SPRACHEN DER JA°ALIYIN UND
ABABDE IN DER EUROPAISCHEN LITERATUR DES
19. JAHRHUNDERTS

EINLEITUNG

Diese Arbeit beschiftig sich mit der linguistischen
Situation im sudanesischen Niltal des 19. Jahrhun-
derts. Ich mochte mich in diesem Artikel hauptsich-
lich auf die Bevolkerung zwischen dem 3. und 6.
Nilkatarakt fokussieren. Grofie Teile der jetzt unter
dem Nassersee verschwundenen Region Nubien, die
sich vom 1. bis zum 3. Katarakt erstreckt und in
der immer noch nilnubische Sprachen, reprisentiert
durch Kenzi und Nobiin (auch Mahasi genannt)
und zugehorig zur ostsudanesischen Sprachfami-
lie, gesprochen werden, lasse ich auflen vor (Adams
1977: 45, 48, 559-560). Die grofStenteils arabisierten
»Bergnubier in Kordofan westlich des Nils wur-
den bereits von Jay Spaulding und Gerhard Hesse
besprochen (Spaulding 2006; Hesse 2002). Auch
die nubischen Gemeinden am unteren Blauen Nil,
gegriindet ab dem 16. Jahrhundert durch Migranten
aus dem Norden, werde ich hier nicht behandeln
(siehe McHugh 1994: 59; MacMichael 1922:341-343)
Die Bedscha, traditionell in der Ostwiiste und Buta-
na lebende Nomaden (heute jedoch tiberwiegend
sesshaft), sprachen damals wie heute hauptsichlich
Bedscha, eine nicht verschriftlichte, nordkuschiti-
sche Sprachgruppe innerhalb der afroasiatischen
Familie (Vanhove 2020: 419-420). Eine Ausnahme
sind die Ababde, welche traditionell auch im Niltal
siedelten und deshalb von mir behandelt werden.
Somit werden folgende Stimme von mir behandelt:
Die Ababde, Danagla, Shaiqiya, Manasir, Rubatab,
Mirafab und schliefflich die sogenannten ,eigentli-
chen® Ja‘aliyin. Eine Minderheit der Danagla ausge-
nommen, sprechen all diese Stimme Arabisch und
proklamieren eine arabische Abstammung. Abzlg-
lich der Ababde werden alle diese Stimme auch als
»arabisierte Nubier” bezeichnet (Adams 1977: 558;
Hasan 1967: 152). Wie wir sehen werden aus gutem
Grund.

Heute wird stidlich von oder nahe ed-Debba statt
Nubisch nur noch Arabisch gesprochen (Adams
1977: 562, Shinnie 1984: 173; Bechhaus-Gerst 1996:
19; Werner 2013: 29). Dafiir gibt es im Grofien und
Ganzen zwei Theorien. Die erste mochte als Haupt-

135

grund das kontinuierliche Einsickern von arabischen
Nomaden sehen, welche spitestens mit dem Kollaps
der christlich-nubischen Reiche ab dem 13. Jahrhun-
dert begannen, sich in die nubische Bevolkerung
einzuheiraten und diese zu arabisieren (Hasan 1967:
150; Spaulding 2000: 326). Andere, neuere Schit-
zungen verorteten diesen Prozess der Arabisierung
nicht ins Mittelalter, sondern in die rezente Vergan-
genheit, nimlich vor circa 200 bis 300 Jahren (Adams
1982: 35; Bechhaus-Gerst 1996: 25). Auch die Idee
einer massenhaften Einwanderung von Beduinen
wurde zuriickgewiesen (siehe Spaulding 2000).
Zusitzlich ist neben der Frage nach dem Zeitpunkt
des Verschwindens des Nubischen siidlich von ed-
Debba auch die Frage relevant, welcher Natur diese
nubischen Sprachen nun waren. So schreib William
Adams resigniert, dass diesbeztiglich nur das Raten
bleibt (Adams 1982: 35) Realistischer Marianne
Bechhaus-Gerst, die meinte, dass beztiglich der ara-
bischsprachigen Bevolkerung ,,heute nur noch durch
eine systematische Untersuchung ihrer arabischen
Sprachvarianten auf mogliche alte Substrate® rekon-
struiert werden konnten (Bechhaus-Gerst 1996: 25).
Doch es gibt noch eine Moglichkeit, nimlich die
Auswertung der europaischen Reiseliteratur und
Linguistikabhandlungen des 19. Jahrhunderts. In
dieser Arbeit mochte ich anhand jener zeigen, dass
sich in Stidnubien praarabische Sprachen teils bis
in das 19. Jahrhundert halten konnten und diese
wohl mit dem Dongolawi-Nubischen identisch oder
verwandt waren. Auch der nomadisierende Ababde-
Stamm hatte zu dem Zeitpunkt noch sein eigenes
Bedschaidiom.

ABABDE

Die Ababde leben hauptsichlich in Siidigypten, sind
aber auch im nordlichen Sudan vertreten. Sie domi-
nierten traditionell die ostliche Wiiste unmittelbar
sudlich vom Wadi Hammamat zwischen Qift und
al-Qusair sowie die Handelsstrafle zwischen Koro-
sko and Abu Hamed. Die meisten waren Nomaden,
doch siedelten einige auch im Niltal. Kolonien der



il

4
W

GABRIEL GERHARDS

MrT1SAG 34

Ababde fanden sich in stidlicher Richtung bis nach
Abu Hamed, Berber und sogar Shendi (Buchta 1888:
4, Wilson 1888: 8). Sie behaupten von sich, Araber
zu sein und leiten sich von einem Stammesgriinder
namens Abad ab. Dieser war angeblich ein Nach-
fahre von Zubayr ibn al-Awwam, einem Cousin des
Propheten Muhammad, der im Zuge der islamischen
Eroberung nach Agypten kam (Sidebotham et al.
2008: 284; Nielsen 2004: 216). Jedoch gibt es keinen
Zweifel, dass es sich bei thnen um arabisierte Bedscha
handelt, weshalb sie schon im 19. Jahrhundert und
auch heute noch von vielen Autoren zu den Bedscha
gezahlt wurden (Buchta 1888: 3; Nielsen 2004: 216;
Holt & Daly 2014: 6). Die reichhaltige Literatur iber
die Ababde und deren praarabische Sprache belegt,
dass die Ababde bis weit in das 19. Jahrhundert
multilingual waren, trotz der eigenen Behauptung,
dass ihre Muttersprache seitdem 7. Jahrhundert stets
Arabisch war (Nielsen 2004:216). Wir werden sehen,
dass sie im 19. Jahrhundert neben Arabisch auch
noch ein Bedschaidiom sprachen, welches entweder
mit dem Bischarin identisch oder nah verwandt war.
Zusatzlich verwendeten die Ababde, die im Niltal
siedelten, zum Teil auch Nubisch.

JeanDubois-Aymé, der 1799 in Oberdypten weil-
te, war wohl der erste westliche Autor, der die Abab-
de ethnographisch beschrieb. Dieser merkte kurz an,
dass sie zwar Arabisch sprachen, aberauch noch tiber
eine eigene Sprache verfiigten (Dubois-Aymé 1809:
198). Ahnlich Pierre Trémaux, der 1862 meinte, dass
die Ababde und Bischarin tiber eine eigene Sprache
verfligten und nur zweitrangig Arabisch gebrauch-
ten (Trémaux 1862: 169-170). Eduard Riippel hielt sie
1829 fiir mit den Bischarin verwandt und bemerkte
deren ,eigenthiimliche Sprache” (Ruppel 1829: 212).
Konkreter war bereits der franzésische Agyptologe
Emile Prisse d’Avennes, der 1845 schrieb, dass die
Ababde tber ein eigenes ,altithiopisches Idiom
verfligten, welches sich anscheinend von der Spra-
che der Bischarin unterschied. Durch den Kontakt
mit arabischen Hindlern aus Agypten und dem
Hedschas hitte die Mehrheit der Ababde das Ara-
bische angenommen. Er wies die Narrative ihrer
prophetischen Abstammung entschieden zurtick
(d’Avennes 1845: 371-373).

Carl Klunzinger schrieb 1878, dass die Ababde
mit Fremden stets Arabisch redeten, untereinander
jedoch eine arabisierte Bedschasprache verwende-
ten, welche womoglich mit der der Bischarin ver-
wandt war (Klunzinger 1878:263-264). Auch Robert
Hartmann hielt sie 1863 fiir mit den Bischarin ver-
wandt. Zwar gebrauchten die meisten Ababde jetzt
nur noch Arabisch, doch soll ihre urspriingliche
Bedschasprache immer noch von einigen nomadi-

136

sierenden Familien in der ostlichen Wiiste zwischen
dem Niltal und dem Roten Meer gesprochen wor-
den sein (Hartmann 1863a: 230). Diese sei mittler-
weile jedoch ,fast ginzlich“ ausgestorben (Hart-
mann 1862: 199). Ahnlich Joseph Churi, der 1851/2
im Sudan reiste und vermerkte, dass manche der in
der Ostwiiste lebenden Ababde noch ein vom Nubi-
schen verschiedenes Idiom gebrauchten, womit nur
Bedscha gemeint sein kann (Churi 1853: 54). So auch
Charles Wilson 1888: Die meisten Ababde sprachen
nur Arabisch, wihrend ihre urspriingliche Bedscha-
sprache blof im Osten ihres Verbreitungsgebietes,
also in der Ostwiiste, iiberlebt haben soll. Sie sollen
das Arabische aufgrund ihres Kontakts zu Agypten
angenommen haben (Wilson 1888: 8). Burckhardt
meinte 1819, dass zumindest die Ababde, die zusam-
men mit den Bischarin, also in der Ostwiiste, lebten,
auch deren Idiom sprachen (Burckhardt 1819: 149).
Auch Almkvist erfuhr 1877/8 von Informanten in
Assuan und Berber, dass die Ababde nun grofiten-
teils Arabisch statt ihrer urspringlichen Sprache,
angeblich identisch mit Bischarin, verwendeten
(Almkvist 1881: 3).

Alfred von Kremer wurde von Informanten aus
der Hafenstadt Suakin versichert, dass die Ababde
neben einem Arabisch mit einer ,eigenthtimlichen
Aussprache” noch einer Bedschasprache michtig
waren (von Kremer 1863: 127). Die Bewohner von
Suakin schienen zu wissen, wovon sie sprachen:
1820 wurde Giuseppe Forni auf einer Reise nach
Suakin von einem Hauptling der Ababde beglei-
tet, welcher sich mit der Bevolkerung der Stadt
weder auf Arabisch noch auf Bischarin verstindig-
te, sondern, so wurde Forni von seinem Ubersetzer
versichert, die ,wahre alte Sprache der Ababde“
(»la vera lingua antica degli Ababdi“) gebrauchte,
welche von ithnen neben Arabisch gesprochen wurde
(Forni 1859: 233).

Laut Bayard Taylor hatten die Ababde ein Bed-
schaidiom, das zwar wohl mit dem Bischarin ver-
wandt, aber doch einzigartig war (Taylor 1856: 184).
Auch Eusebe de Salle schrieb 1840, dass die Ababde
eine eigene Sprache hatten, welche jedoch der der
Bischarin so ihnlich war, dass sich die Ababde mit
den Bischarin flissig unterhalten konnten (de Salle
1840: 123). Laut Russegger hatten sie ,ihre eigene,
jedoch stark mit der arabischen gemischten Sprache®
(Russegger 1843: 379). Sie war dem Bischarin ,,sehr
ahnlich®, war ,,vielleicht nur ein Dialekt derselben®
(Russegger 1849: 193).

Nubisch wurde jedoch auch von einigen Ababde
gesprochen, sicherlich sowohl als Handelssprache
aber auch als Sprache jener, die sich im nubischen
Niltal niederliefen. So meinte zum Beispiel James



2023 PRAARABISCHE SPRACHEN DER JA‘ALIYIN UND ABABDE

)
I

1. Katarakt

Ababde

Agypten

2. Katarakt Bisharin
Mahasi

Sudan

Ostwdiste

3. Katarakt =

Jawabra
(Danagla)
L ]

o = 5, Katarakt
Bedayria

(Danagla)
Alt Dongola

Mirafab

Berber

ed-Debba Ambukol

Ja'aliyin
Shendi
Atbara

6. Katarakt 'Qerri Butana

Abdallab
Halfayat al-Muluk

Kordofan Khartoum Soba

WeiBer Nil

Abu Haraz

A

Abb. 1: Karte des mittleren Niltals im 19. Jahrhundert mit den im Text erwahnten Ortschaften und Stimmen (Zeichnung:
Gabriel Gerhards).

137



il

4
W

GABRIEL GERHARDS

MrT1SAG 34

Bruce, der zwischen 1768 und 1773 in Ostafrika
reiste, dass die Ababde die ,Barbara language®
gebrauchten (Bruce 1804: 90). ,Barbara“ bezie-
hungsweise ,,Barabra“ war traditionell ein anderer
Name fiir Nubier (Adams 1977: 560). Der Botaniker
Theodory Kotschy hielt die Ababde-Sprache Mitte
des 19. Jahrhunderts fiir einen nubischen Dialekt
(Hartmann 1876: 340). Laut von Heuglin waren die
Ababde gar mehrerer nubischen Dialekte michtig
(von Heuglin 1877: 18). von Kremer meinte, dass
jene Ababde, die unter den Kenuz im Niltal leb-
ten, sich nubisiert haben und grofitenteils nur noch
Kenzi sprechen (von Kremer 1863: 126). Dies ist nur
logisch, denn oft heirateten die Ababde, die sich im
Niltal niederlieflen, in die nubischen Familien ein.
Ababde heirateten nubische Frauen und umgekehrt
(Chantre 1904: 245; Burckhardt 1819: 145-146).
Dieser Verbindung entsprang eine multilinguale
Bevolkerung, in der Arabisch, Bedscha und Nubisch
gesprochen wurde. Zwischen dem 1. und 3. Kata-
rakt wurden die Ababde schliefflich in die Nubier
absorbiert, wihrend weiter stromaufwirts Arabisch
die mitgebrachte Ababdesprache verdringte. Am
langsten hielt sich die Ababdesprache sicherlich bei
jenen Clans, die weiterhin nomadisch und isoliert
vom Niltal lebten. Selbst heute noch soll in der Wiiste
von manchen Ababde Bedscha gesprochen werden
(Sidebotham et al. 2008: 284; Roe 2012: 388).

DANAGLA UND SHAIQIYA

Befassen wir uns nun mit den Bewohnern des Niltals
zwischen dem 3. und 4. Katarakt, den Danagla und
den Shaiqiya. Aufgrund der Quellenlage behandele
ich beide gesondert von den restlichen Ja’aliyin-
Stimmen weiter stdlich.

Zuerst die Danagla. ,Danagla“ ist ein arabisches
Exonym und bedeutetschlicht ,Menschenvon Don-
gola®, was sich auf die nun verlassene Stadt Alt
Dongola (nicht zu verwechseln mit Neu Dongola
weiter nordlich), ehemals Hauptstadt des christli-
chen Konigreichs Makuria sowie Provinzhauptstadt
im Funj Sultanat, bezieht (Holt & Daly 2014: 4). Die
Danagla sehen sich jedoch nicht als einheitliches
Volk, sondern definieren sich iiber ihre Stammeszu-
gehorigkeit. Die mit Abstand grofiten dieser insge-
samt vier Staimme sind die Jawabra (zwischen dem
3. Katarakt und Teiti) sowie die Bedayria (zwischen
Teiti und Korti) (Adams 1977: 561; MacMichael
1922: 201-203, 212-213). Sie zdhlen sich selbst tra-
ditionell zu den Ja’aliyin, doch wird von ithnen zum
Teil bis heute noch neben dem Arabischen eine eng
mit dem Kenzi-Nubischen verwandte Sprache, das

138

Dongolawi (Andaandi), gesprochen, weswegen sie
auch zu den Nubiern gezihlt werden (Adams 1977:
560; Holt & Daly 2014: 4; Bechhaus-Gerst 1996:
21-22). Im 19. Jahrhundert sprachen die meisten
Danagla, so wie alle Nubier, das Arabische hochstens
als Zweitsprache und auf einem eher bescheidenen
Niveau. Frauen sprachen nur Nubisch (Waddington
& Hanbury 1822: 72, 248; Burckhardt 1822: 26, 46;
Riippel 1829: 33, 64; Brocchi 1845: 238; Hartmann
1863a: 205; Malte-Brun 1863: 45-46; Budge 1890:
41). Lediglich in Neu Dongola soll iberwiegend
Arabisch gesprochen worden sein, doch bestand der
Grofiteil der Bevolkerung damals nicht aus Nubiern
(Murray 1875:491). Auch diein Kordofan ansassigen
Danagla-Kolonien, vorwiegend als Hindler, Jallaba
genannt, tatig, waren dem Dongolawi oft, wenn auch
nicht immer, noch machtig (Hesse 2002: 51-52, 91).
Erst im spateren 20. Jahrhundert lief das Arabi-
sche dem Dongolawi den Rang als Primasprache ab
(Shinnie 1984: 173). Warum ich sie hier dennoch
behandele liegt daran, dass sich das Dongolawi im
19.Jahrhundert wohl weiter stromaufwirts erstreck-
te als blof} bis ed-Debba wie heute.

Die Shaigiya sind ebenfalls Ja’aliyin und leiten sich
von einem gewissen Shaiq ab (al-Shahi 1965: 147-148).
Sie waren einst fiir ihre kriegerischen Fertigkeiten
bertihmtund terrorisiertenim 18. und frithen 19. Jahr-
hundertgrofie Teile des Niltals (Adams 1977:604-606).
Sie sind der nordlichste ausschliefllich arabischspre-
chende Stamm im sudanesischen Niltal. So erstreckt
sich ihr Gebiet von Korti! bis Hosh al Juruf (Spaul-
ding 1990: 283; Bjerkelo 1989: 7). Im 19. Jahrhundert
gab es widerspriichliche Meinungen zur nordlichen
Grenze von Dar Shaiqiya: Manche nannten ed-Deb-
ba, andere Korti beziehungsweise den nahen Jebel
Deiga (al-Shahi 1965: 16-22). Die Verwirrung mochte
einerseits daher rithren, dass man die Bedayria siidlich
von ed-Debba, die, wie wir unten sehen werden, wohl
bereits begannen, zum Arabischen zu wechseln, oft
einfach mit den Shaigiya gleichsetzte. So meinte zum
Beispiel Joseph Russegger, dass Dar Shaiqiya bei ed-
Debba endete und auch erst ab dort das ,,Jdiom von
Dongola® gesprochen wurde (Russegger 1849: 37).
Auchscheintes, dass die Shaiqiyaab 1782 ihre Prisenz
zwischen Korti und ed-Debba verstirkten, es viel-
leicht sogar direkt beherrschten (Beska 2020: 320-321;
O’Fahey & Spaulding 1974: 101-102). Somit moch-
te sich die Grenze zwischen Dar Shaiqiya und Dar
Dongola, die James Bruce zehn Jahre zuvor noch bei
Korti festgelegt hatte, bis zur agyptischen Invasion

1 Ein nubisches Toponym, iibersetzt so viel wie ,Bogen®
oder ,,Biegung®, was sich auf die dortige Wendung des Nils
von Stidwesten nach Norden bezieht (Brugsch 1863: 15).



2023

PRAARABISCHE SPRACHEN DER JA‘ALIYIN UND ABABDE

ol g
.

1820vorrtibergehend nach Norden verschoben haben
(Bruce 1791: 342).

Viele Reisende wussten zu berichten, dass strom-
aufwirts von ed-Debba noch Nubisch gesprochen
wurde.SoschriebEduard Riippel 1829,dass Nubisch
bis Jebel Deiga nahe Korti gesprochen wurde (Riip-
pell 1829: 32). Carl Richard Lepsius beschrieb 1852
Jebel Deiga als Grenzort zwischen Dar Dongola
und Dar Shaigiya und als letzte Lokalitit, wo noch
Arabisch gesprochen wurde, wihrend man strom-
abwirts nur Nubisch sprach (Lepsius 1852: 249-
250). Eine Sprachkarte von Guillaume Lejean (der
selbst vier Jahre im Sudan reiste) aus dem Jahr 1865
zeigt Ambukol vor Korti als letzten nubischspra-
chigen Ort (Lejean 1865: Tafel XII). 1888 schrieb
Wilson, dass bis Korti Nubisch gesprochen wurde
(Wilson 1888: 21). In Korti wurde Arabisch und
Nubisch gesprochen, letzteres anscheinend jedoch
nur untereinander (Wilson 1888: 16). Auch Charles
Cuny bemerkte 1858, dass stidlich von Dongola
hauptsichlich Arabisch gesprochen wurde, wih-
rend Nubisch nur untereinander gesprochen wurde.
Wie weit studlich beziehungsweise stromaufwirts
spezifizierte er jedoch nicht (Malte-Brun 1863:
45-46). Frédéric Cailliaud, der 1820/1 die tiirkische
Invasionsarmee begleitete, berichtete, dass die mei-
sten Bewohner des Grenzgebietes zu Dar Shaiqgiya
nahe Korti bereits Arabisch statt Nubisch sprachen
(Cailliaud 1826: 30, 34-35). Diese letzten Berichte
scheinen den Prozess der Arabisierung stromauf-
wirts von ed-Debba zu belegen, was wohl auf den
Einfluss der Shaiqiya zuriickzufithren ist. Noch in
den Jahren 1906/7 markierte James Henry Breasted
von der Universitit Chicago in einem archiologi-
schen Survey des Sudans nordlich von Khartoum
die Grenze zwischen dem Sudanarabischen und
dem Nubischen ,mehrere Meilen“ stromabwirts
von Bakhit, womit wohl nur Korti gemeint sein
kann (Breasted 1908: 39)

Nun gibt es jedoch auch mehre Autoren, die
bemerkten, dass selbstin Dar Shaigiya noch Nubisch
gesprochen wurde. Dies stehtin Kontrast zu anderen
Berichten, laut denen die Shaiqiya ohne Ausnahme
Arabisch sprachen (Rippel 1829: 22; Burckhardt
1819: 70; de Salle 1840: 98). Manch einer, wie zum
Beispiel Russegger, betonte gar die ,,grofle Reinheit*,
mit der sie von ihnen gesprochen wurde (Russegger
1849: 37). Nicht jeder teilte diese Meinung.

Der Afrikaforscher Theodor von Heuglin, wel-
cher in den 1850ern und 60ern ausgiebig den Sudan
bereiste, bemerkte, dass die Shaiqiya trotz ihrer
Behauptung, aus Arabien eingewandert zu sein, als
Muttersprache Nubisch, genaugenommenDongola-
wi, gebrauchten (von Heuglin 1862: 385; von Heu-

glin 1877: 49-50). Der Linguist Hermann Almkvist,
der 1878/8 im Sudan weilte, berichtete, dass das
Dongolawi bis Merowe gesprochen wurde und dass
die Shaigiya bilingual waren (Almkvist 1911: XIV).
Sein Kollege Leo Reinisch legte die Grenze des Don-
golawibei Hannek nahe Merowe fest (Reinisch 1879:
VII). Auch laut Maxence de Rochemonteix, der 1882
eine Sammlung nubischer Geschichten herausbrach-
te, wurde Dongolawi bis in die Gegend vom Jebel
Barkal bei Merowe gesprochen (de Rochemonteix
1882: 4). Lepsius war uberzeugt, dass ,frither®, also
vor 1852, die Grenze der ,nubischen Sprache ohne
Zweifel bis zu den Katarakten oberhalb Barkal®,
sprich dem 4. Katarakt, reichte (Lepsius 1852: 250).
Auf einer von ithm 1859 angefertigten ethnographi-
schen Karte erstreckten sich die ,,Nuba“ bis kurz vor
Hannek (Lepsius 1859: Tafel I). Selbst Anfang des 20.
Jahrhunderts wurde noch berichtet, dass Nubisch
yhochstens bis in die Gegend von Napata®“, also
beim Jebel Barkal, gesprochen wurde (Schifer &
Schmidt 1906: 784). Der Zeitgenosse W. Max Miiller
wies derlei Behauptungen jedoch zuriick und war
sich sicher, dass seinerzeit nur noch bis ed-Debba
Nubisch gesprochen wurde (Mdller 1901: 25).
Definitiv am ausgiebigsten wurden die Shaigiya
und deren Sprache vom Ethnologen Robert Hart-
mann behandelt. Nach seinem Aufenthalt im Sudan
1859-1860 kam er zum Schluss, dass die Shaiqiya
nicht die Nachkommen von arabischen Migranten,
sondern,und so wurde ihm von vielen Shaiqiyaselbst
versichert, ,Kinder des Bodens® seien. So sprachen
sie zwar praferiert Arabisch, waren aber auch dem
Nubischen machtig. Dieses beherrschten sie ,,meist
ebenso gut“ wie ihre Nachbarn stromabwirts, also
auf Muttersprachenniveau. Zeitgendssische Behaup-
tungen, dass die Shaigiya ausschliefflich Arabisch
sprachen, waren firihn ,,volligunbegriindet” (Hart-
mann 1863a: 223-224). Hartmann hielt die Shaigiya
fir eine ,,abgezweigte Gemeinschaft“ von Danagla,
welche ein ,,mit vielen arabischen und Beja-Wortern
vermischtes Mahasi sprachen (Hartmann 1876: 55,
326). Woanders nannte er ihr Idiom sich ,,an den Dia-
lekt von Dongolah“ anschliefend, meint also Don-
golawi (Hartmann 1863b: 167). Fiir Hartmann war
Dongolawi lediglich ein Dialekt des Mahasi / Nobiin
(Hartmann 1863b: 166). Eine Vokabel der nubischen
Shaiqgiyasprache soll esamgi, ,,Sesam®, gewesen sein
(Abel 1887: 195). Auf Dongolawi heifit ,Sesam®
heute simsim, sicherlich direkt aus dem Arabischen
(ebenfalls simsim) entnommen (Armbruster 1965:
256; Bedigian 2010: 13). Moglich ist es, dass sich
das Wort aus zwei Komponenten, nimlich ,,esam*“
(Verballhornung von simsim) und dem Dongolawi-
Suffix fir Artikel, ,,-gi“, zusammensetzt (nach Ideen

139



\vllt.!;‘r

S5

GABRIEL GERHARDS

MrT1SAG 34

von Vincent van Gerven Oeiund Ageel Elmahi, siche
auch Spaulding 1990: 287-288).

Dass die Shaiqiya einst Dongolawi, oder zumin-
dest einen Dialekt desselben, sprachen erscheint
anhand der erwihnten Quellen plausibel, doch gibt
es auch anderweitige Meinungen. So schrieben de
Cadalvene und de Breuvery 1841, dass die Shaiqi-
ya neben Arabisch eine eigene, vom Nobiin und
Dongolawi verschiedene Sprache hatten (de Cadal-
vene & de Breuvery 1841: 260)! Dazu kommt, dass
Jay Spaulding 1990 vorschlug, dass es sich bei die-
ser Sprache, die er ,,Old Shaiqi“ nannte, um eine
Form des Nobiin gehandelt haben kénnte. Zu die-
sem Schluss kam er, nachdem er diverse arabische
Dokumente des Nidayfab-Clans aus dem 19. Jahr-
hundert untersuchte. In diesen fand er eine Reihe
von ,,Afrikanismen®, sprich nicht-arabische Namen,
Worter (hauptsichlich bezogen auf die Landwirt-
schaft) sowie, so behauptete er, die aus dem Nobi-
in stammenden Artikel-Suffixe ,-ga“ und ,-ka“
(Spaulding 1990: 286-288). Auch Ali Osman, zitiert
von P. Shinnie, meinte nicht nur, dass das Arabische
der Shaiqiya mehr nubische Lehnworter hatte als
das ihrer Nachbarn weiter stromaufwirts, sondern
dassjene Lehnworter thren Ursprung im Nobiinund
nicht im Dongolawi hatten (Shinnie 1984: 176). Die
Beobachtungen Spauldings und Osmans stehen im
direkten Widerspruch zu den meisten hier behandel-
ten Quellen. Nur eine ausgiebige Untersuchung des
Shaigiya-Dialektes auf nubische Substrate vermag
das Ritsel zu 16sen.

Ja‘ALTYIN

Wihrend es genug Quellen gibt, die belegen, dass
Nubisch bis mindestens Korti, wenn nicht sogar bis
beinahe zum 4. Katarakt gesprochen wurde, sieht
es fir das Niltal stromaufwirts wesentlich diirfti-
ger aus. Von ungefihr dem 4. Katarakt bis zum 6.
Katarakt finden wir die restlichen arabischsprachi-
gen Stimme der Ja‘aliyin, nimlich die Manasir? von
Hosh al-Juruf bis Hawila, die Rubatab rund um die
Insel Mograt bis zum 5. Katarakt, die Mirafab bis
zum Zusammenfluss des Nils und des Atbaras sowie
endlich die ,eigentlichen” Ja‘aliyin (auf Englisch
etwas weniger klobig: ,Ja’aliyin proper®) (Bjorkelo
1989:7). Wiedie Shaigiyasind alle Stimme nachihren
Griinden (Mansur, Rubat, Miraf) benanntund hatten
alle einen gemeinsamen Vorfahren namens Ibrahim

2 Manchen schreiben den Manasir jedoch auch eine Ver-
wandtschaft mit den Ababde statt den Ja’aliyin zu, siehe
Wilson 1888: 18; Jackson 1926: 3.

140

Ja’al, von dem sich die ,eigentlichen“ Ja’aliyin im
Stiden ableiten. Ibrahim Ja‘al soll ein Nachfahre
Abbas, dem Onkel Muhammads und Namensge-
ber der Kalifendynastie der Abbasiden (750-1258),
gewesen sein (Hasan 1967: 147-153; MacMichael
1922: 197-236; Lorimer 1936: 163-164).

Die uberwiltigende Mehrheit unserer Quellen
attestiert den Ja‘aliyin bereitsim 19. Jahrhundert eine
Monolingualitit in Arabisch, doch gibt es Ausnah-
men. Wohlam dramatischstenistdie Behauptung des
Missionars Johann Krapf, wihrend seiner Reise Mitte
des 19.Jahrhunderts im Niltal nérdlich von Khartum
nur das Nubische gehort zu haben (Krapf 1858: 392).
Dies scheint jedoch auflerordentlich unwahrschein-
lich. Krapf zitierte zusatzlich auch seinen Missionar-
skollegen Johann Lieder, seinerseits seit 1825 Missio-
nar in Kairo. Dieser soll Krapf 1831 erzihlt haben,
dass sich die ,eigentlichen Nubier“, welche Lieder
von den Kenuz differenzierte, von Korsoko bis Abu
Hamad und sogar Shendi fanden (Krapf 1858: 395;
beziiglich Johann Lieder siche Sedra 2004). Dies
impliziert, dass bis dort auch Nubisch gesprochen
wurde, was schon wahrscheinlicher erscheint. An
Krapfs erste Behauptung erinnert auch die Aus-
sage von William Browne, Ende des 18. Jahrhun-
derts in Darfur Hindler getroffen zu haben, welche
untereinander noch Nubisch sprachen und aus dem
gesamten sudanesischen Niltal zwischen Mahas und
Sennar stammen (Browne 1806: 273).

Robert Hartmann behauptete wihrenddessen
von den Ja‘aliyin, dass sie zu seiner Zeit tiberwie-
gend Arabisch sprachen, allerdings eine Minderheit
auch ,,berberinisch“ beherrschte (Hartmann 1863b:
168). Es scheint, als bezog er sich mit dieser Aussage
hauptsichlich auf die nordlichen Vertreter dieser
Stammesgruppe, denn er nannte explizit die Manasir
(,Monacir“) und Rubatab (,Robatit“), die neben
den Shaiqiya des Nubischen, genau genommen dem
Dongolawi, michtig waren (Hartmann 1863b; 167).
Fiir Hartmann waren die Nubier und Ja‘aliyin quasi
dasselbe Volk, das sich nur durch ihre Sprache unter-
schied, womit er wohl die Mirafab und die ,.eigentli-
chen® Ja’aliyin um Shendi meinte (Hartmann 1863a:
226).

George Hoskins traf 1833 tber die Strafle von
Korosko kommend in Abu Hamad gegentber der
Insel Mograt ein. Hier traf er nicht nur auf die
Ababde, sondern anscheinend auch auf nubische
(,Berber“) Frauen (Hoskins 1835: 33). Stromauf-
wirts von Mograt bezeichnete er die Rubatab als
die Einheimischen dieser kargen Region (Hoskins
1835: 43). Allerdings nannte er dort auch Araber,
Ababde sowie ,Berbers“, womit im letzteren Fall
Nubier beziehungsweise Nubischsprachige gemeint



2023

PRAARABISCHE SPRACHEN DER JA‘ALIYIN UND ABABDE

ol g
.

sein konnten (Hoskins 1835:38-43). Bemerkenswert
ist, dass er sie nicht ,,Nubians“ nannte, so wie er es
fir die Bewohner Unternubiens tat (Hoskins 1835:
15). Pierre Trémaux meinte wihrenddessen, dass die
Einwohner Abu Hameds die ,,gleiche Bevolkerung®
hitte wie Unternubien, man aber Arabisch sprach.
Gemeint waren also wohl Nubier und vielleicht auch
Ababde (Trémaux 1862: 166).

Mit am interessantesten sind Joseph Russeggers
Observierungen. Dieser traf 1837 von Korsoko
kommend in Abu Hamed (laut ihm hauptsichlich
bewohnt von Ababde und Rubatab) ein und reiste
dann weiter stromabwirts (Russegger 1843: 443).
Hier begann fiir ihn das ,,stidliche Nubien®, getrennt
vom Restnubien durch die Ostwiiste und die fir
ithn arabischen Shaiqiya (Russegger 1849: 193-194).
Ab Abu Hashim, mittig zwischen Abu Hamed und
dem 5. Katarakt gelegen, beschrieb er eine Zahl von
Dorfern, die hauptsichlich von ,Barabra“ bezie-
hungsweise Nubiern bewohnt waren, welche sich
bis zum Zusammenfluss des Nils und des Atabara
fanden (Russegger 1843: 448; 471-472). Auch in der
Stadt Berber sollen sie die Mehrheit der Bevolkerung
gestellt haben (Russegger 1843: 461). Das Gebiet um
Berber ist das Herzland der Mirafab und wurde Dar
Berber genannt. Dieser Name, so der Historiker
Holt, kénnte auf ein besonders langes Uberleben
der nubischen Sprache hindeuten (Holt 1970: 333).
Ahnlich wie Lieder schrieb Russegger zusitzlich,
dass Nubier sogar noch weiter stdlich, ,bis in die
Ebenen von Schendy*, gesiedelt haben sollen (Rus-
segger 1849: 193-194). Er verglich diese Siidnubier
mit den Kenuz, hielt sie jedoch fir ,ein anderes
nubisches Volk®. Sie sollen ,,weniger des arabischen
Prinzips in sich aufgenommen® haben und sprachen
immer noch ,eine Sprache, die zwar Ahnlichkeit
mit der in Kenuss gesprochen hat, aber doch sehr
viel Verschiedenes wahrnehmen lisst“ (Russegger
1843: 456). Fur Russegger war also diese Sprache
mit Kenzi beziechungsweise Dongolawi verwandt,
verfuigte jedoch tiber diverse, undefinierte Eigenhei-
ten. Haben wir es mit einem Dialekt von Dongolawi
zu tun, der sich tiber die letzten Jahrhunderte, viel-
leicht gefordert durch den Kollaps Makurias und den
Aufstieg der Shaigiya, vom eigentlichen Dongolawi
selbststindig zu machen begann, bevor er noch im
19. Jahrhundert endgiiltig von Arabisch verdringt
wurde? Jedenfalls scheint es wahrscheinlich, dass
zumindest Teile der Rubatab, Mirafab und Ja‘aliyin
wenigstens bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts immer
noch Nubisch sprachen.

Wahrscheinlich berief sich auch Paul Chaix in sei-
ner ,Etudesurl‘ethnographie del‘Afrique® von 1860
auf Russegger, wo er eine ethnographische Karte

141

(Abb. 2) von Nordostafrika veroffentliche, in der
er das sudanesische Niltal bis kurz vor Shendi als
nubisch markierte (Chaix 1860: Tafel I).

In dem Kontext scheint auf dem ersten Blick auch
die Behauptung von Lepsius interessant, dass sich
sjenseits der Provinz Dongola bis Berber und Schen-
di hinauf“ noch Nubadorfer und -familien fanden,
auch wenn diese nur noch Arabisch sprachen. Fiir
ithn waren jene Nachfahren von nubischen Siedlern
(Lepsius 1880: CXVII-CXVIII). Es handelte sich bei
diesen ,Nuba“ jedoch hochstwahrscheinlich eben
nichtum Nubier, sondern eher um (Nachfahrenvon)
Sklaven aus Kordofan oder dem Siidsudan. ,,Nuba“
war im islamischen Sudan niamlich kein Begriff fur
die Nubier (die ,,Bergnubier” Kordofans ausgenom-
men), sondern eben fir Sklaven beziehungsweise
versklavbare Volker (Hesse 2002: 20-21).

Die Anzahl der Sklaven, hauptsichlich im land-
wirtschaftlichen Sektor titig, explodierteim 19. Jahr-
hundert, so dass Ende des Jahrhunderts im Schnitt
beinahe jeder dritte Einwohner des Niltals ein Sklave
war (Spaulding 1982: 9-11). Wie dem auch sei, so
sehen wir jedenfalls, dass vielleicht noch bis Shendi
Nubisch gesprochen wurde, wenn auch gewiss als
verschwindende Sekundarsprache, beherrscht wahr-
scheinlich tiberwiegend von Frauen.

Sehen wir einmal von Krapf und Browne ab,
gibt es meines Wissens nach keine Quellen, die das
Nubische stidlich von Shendi oder gar sudlich des
Zusammenflusses des Blauen und Weiflen Nils bei
Khartoum erwihnen und nur wenige, die praarabi-
sche Idiome im Allgemeinen erwihnen. So erwahn-
te Joseph die ,,Fungisprache®, also die Sprache der
islamischen Funj. Angeblich wurde diese neben
dem Arabischen ab Khartoum gesprochen, war dem
Nubischen ,wenigstens dem Klange nach® dhnlich
und stark mit arabischen Vokabeln angereichert
(Russegger 1844: 769). Robert Hartmann erfuhr
von einem Faqih, dass unter ,Funj“ eine Palette
von praarabischen Sprachen von Kordofan bis zur
Grenze Abessiniens verstanden wurde, die man fiir
miteinander verwandt hielt (Hartmann 1863: 290).
Sowohl Hartmann als auch Elia Rossi hielten fest,
dass diverse Funj-Worter? ihren Eingang in das
Arabische gefunden haben (Hartmann 1876: 356;
Rossi 1858: 123). Eine vorarabische Funj-Sprache
wurde ebenfalls durch den tirkischen Reisenden
Evilya Celebi aus dem 17. Jahrhundert erwahnt
(O’Fahey & Spaulding 1974: 29; Hammarstrom
2018: 15-16).

3 FEineFunj-Phrasesoll der Ausruf ,,Giar muré!“ (in diversen
Variationen) gewesen sein, sinngemify ,,Heil dem Konig!“
(Spaulding 1985b: 13)



v g
W GABRIEL GERHARDS MrT1SAG 34

-_L‘—-.
R, .
N Changala dn
P

L

Abb. 2: Auszug aus Paul Chaixs ,Carte ethnographique de 1‘Afrique orientale“. Hellrot: , Arabes®; Hellblau: ,Bicharyins,
Ababdehs, Hadenoas“; Dunkelblau: ,Nubas, Barabras, Mahas, Foungis, Dongolas“ (aus: Chaix 1860: P1. 1).4

4 Ich danke Renato Scariati fir die Aufnahme und Zurverfiigungstellung.

142



2023

PRAARABISCHE SPRACHEN DER JA‘ALIYIN UND ABABDE

ol g
.

Im 19. Jahrhundert jedoch schien es, dass der Begriff
»Funj“ auf eine Vielzahl von im Aussterben begrif-
fenen Sprachen in der nérdlichen Gezira angewandt
wurde, nicht mehr auf eine spezifische.

SPRACHE UND IDENTITAT IM ISLAMISCHEN SUDAN

Uber grofie Teile des Mittelalters® hinweg wurde das
Niltal stidlich des 1. Katarakts von zwei christlich-
nubischen Reichen beherrscht, nimlich Makuria mit
der Hauptstadt Dongola und Alwa mit der Haupt-
stadt Soba (nahe Khartoum). Die Grenze zwischen
den beiden Reichen lag wohl zwischen Abu Hamed
und dem 5. Katarakt, vielleicht aber auch bei Shen-
di (Welsby 2014: 187-188; Drzewiecki 2011: 94-96,
106-107). Wie weit sich das Reich von Alwa in die
Gezira erstreckte ist weitestgehend unklar, jedoch
hinterlie§ es dort einen signifikanten kulturellen Ein-
fluss (Gerhards 2021: 443, 448-457). Eine arabische
Quelle aus dem 10. Jahrhundert legt nahe, dass in
Makuria nordlich des dritten Kataraktes (also im
ehemaligen, wahrscheinlich im 7. Jahrhundert mit
Makuria vereinigten Konigreich Nobatia) Nobiin
gesprochen wurde, stidlich davon Dongolawi (Wer-
ner 2013: 78). Das mit dem Dongolawi eng ver-
wandte Kenzi etablierte sich wahrscheinlich erst im
Spatmittelalter (Adams 1977: 562; Bechhaus-Gerst
1996: 21-22). Makurias Schriftsprache wird als Alt
Nubisch (manchmal auch filschlicherweise noch als
Alt Nobiin) bezeichnet und war eine Mischung der-
selben (Rilly & de Voogt 2012: 74-75). Die nubische
Sprache(-n?) in Alwa, Alwa-Nubisch genannt, ist
kaum erforscht und nur durch eine Hand voll schrift-
licher Zeugnisse belegt (Breyer 2014: 188-190; Lajtar
& Ochata2020:801-802). Das begrenzte Material, das
uns zur Verfligung steht, deutet auf eine nilnubische
Sprache hin, stand also dem Kenzi-Dongolawi und
Nobiin nah (personliche Kommunikation Vincent
van Gerven Oei). In der Gezira, mutmafilich siidlich
von Abu Haraz®, ging das Nubische dann in diverse
andere ostsudanesische Sprachen, zusammengefasst
als Hamaj bekannt, tiber (Zarroug 1991: 88-89).
Zwischen dem 12. und dem 15. Jahrhundert
erfolgte der Niedergang und Kollaps der christli-
chen Reiche (siehe Grajetzki 2009). Um 1500 war die
Fragmentierung Nubiens wohl absolut (O’Fahey &
Spaulding 1974: 19). Zu Beginn des 16. Jahrhunderts
konnten die islamisierten Funj jedoch grofle Teile

5 Ein nicht unumstrittener Begriff, doch hier im klassischen
Sinne fiir die Periode von ca. 500-1500 benutzt.

Aus Abu Haraz, ungefihr 170km stromaufwirts von Soba,
stammt die siidlichste bekannte Inschrift auf Nuubisch, siche

Tsakos 2009: 211-212.

6

143

des Sudan unter ihrer Herrschaft vereinen, mit Aus-
nahme Nubiens nordlich des 3. Katarakts, welches
osmanisch wurde. Die nordliche Hilfte des Reiches
wurde auf Geheify der Funj vom Abdallab-Stamm
beherrscht (O’Fahey & Spaulding 1974: 25-31, 35).
Jene Abdallab hatten ihren Sitz unmittelbar nord-
lich des Zusammenflusses des Blauen und Weiflen
Nils, bei Qerri beziehungsweise Halfayat al-Muluk
(MacMichael 1922: 245). Der ethnische Hintergrund
und die priarabische Sprache der Funj bleiben, wie
bereits oben gesehen und auch allen ausgiebigen
Debatten in der Wissenschaft zum Trotz, unklar
(siche Kleppe 1997). Da in Nubien einst Kirche
und Staat aufs Engste miteinander verkniipft waren
und die herrschende Elite nun Muslime waren, ver-
schwand das Christentum innerhalb weniger Jahr-
hunderte zugunsten des Islam (Werner 2013: 171-
172). Um die Islamisierung voranzutreiben luden die
Funj arabische Islamgelehrte, Fuqqara genannt, aus
Agypten, dem Hedschas, dem Yemen und Marokko
in ihr Reich ein, bis diese dann ab dem 17. Jahrhun-
dert im Sudan selbst ausgebildet wurden (O’Fahey
& Spaulding 1974: 72-72; Karrar 1992: 14).

Es war der Siegeszug der Funj und des Islam,
welcher die Arabisierung des Sudan einleitete. Dieser
Prozess wurde durch mehrere Faktoren vorangetrie-
ben. Zuerst verschwand mit dem Kollaps der christ-
lichen Reiche auch das Nubische als Schriftsprache,
wurde also nur noch gesprochen (Rilly & de Voogt
2012: 75). Ein nubisches Ajami, also das Schrei-
ben einer afrikanischen Sprache in der arabischen
Schrift wie man es aus Westafrika kennt, wurde nie
entwickelt. Zweitens war das Funj Sultanat multi-
lingual, fanden sich doch diverse nubische Sprachen,
Hamaj, Bedscha und eben auch Arabisch. Letzteres
bot sich als Lingua Franca an, denn es war und ist
die heilige und prestigereiche Sprache des Islam. Bis
die Masse der Bevolkerung Arabisch statt Nubisch
sprach dauerte esjedoch noch (O’Fahey & Spaulding
1974:33). Auchals Schriftsprache verbreitete sich das
Arabische nur schleppend. So kam die Verwaltung
der Funj die ersten 200 Jahre wohl ganz ohne schrift-
liche Dokumente aus, bis dann im 18. Jahrhundert
endlich eine rege Produktion in Arabisch begann
(Spaulding & Abu Salim 1989: 2-7). Das Funj Sul-
tanat blieb bis dahin afrikanisch geprigt, der Islam
spielte besonders bei der politischen Legitimation
nur eine zweitrangige Rolle (Loimeier 2013: 141).
Ein Beispiel dafiir ist die traditionelle Erbfolgere-
gelung. So waren die Nubier und Funj urspriing-
lich matrilinear, der gewihlte Konig musste sich
eine Frau aus der herrschenden Unsab-Dynastie zur
Frau nehmen. Der Legende nach gehen die Unsab
auf eine Verbindung einer einheimischen Prinzessin



o Ully

N o é
Y8l
W

GABRIEL GERHARDS

MrT1SAG 34

mit einem ,weisen Fremden“ namens Bint "Ayn al-
Shams zurtick (Spaulding 1985b: 21-22).

Die arabisch-patriarchalischen Clan- und Stam-
7 waren den Nubiern urspriinglich
fremd, die Abstammung schien, soweit wir anhand

messtrukturen

der nubischen Schriftquellen aus dem Mittelalter
sagen konnen, als gesellschaftliches Distinktions-
merkmal und auch beim (Ver-)kauf von Land keine
Rolle gespielt zu haben (Adams 1993: 33; Adams
1996: 250-251). Die Funj begannen laut Jay Spaul-
ding ab circa 1750, knapp 30 Jahre nach der Macher-
greifung einer neuen Dynastie, die matrilineare Erb-
folge abzuschaffen und fiir Prinzen, geboren aus
Verbindungen zwischen koniglichen Frauen und
Lokalfiirsten, die klassischen arabische Patrony-
me zu verwenden. Die sich mit dem wenige Jahre
spater beginnenden Auseinanderbrechens des Funj-
Reiches selbststindig machenden Lokalfiirsten folg-
ten diesem Beispiel und legten sich fiktive arabische
Genealogien, nasab, zu, geschrieben von loyalen
Fuqqara (Spaulding 1985a: 20-21). Von vielen ver-
schiedenen Hinden verfasst, wurden die nasab im
Laufe der Zeit modifiziert, homogenisiert und mit-
einander verschmolzen (Ali 2005: 108). Dennoch,
oder gerade deshalb, blieben sie im Detail oft feh-
lerhaft und voller Ungereimtheiten, besonders fiir
die Zeit vor dem 18. Jahrhundert (Spaulding 2000:
336-337).

Manversuchte, die neue arabische Identitit biolo-
gisch zu legitimieren. Yusuf Hasan malte sich anhand
der Genealogien den Prozess eines iiber Jahrhun-
derte wihrenden, friedlichen Einsickerns arabischer
Migranten aus, die sich bei den Nubiern einhei-
rateten und sie so arabisierten (Hasan 1967: 146).
Der bereits erwihnte und in der ganzen Sahelzone
verbreitete Topos des ,,weisen Fremden®, eines ein-
gewanderten Arabers, der durch die Heirat einer
lokalen Adeligen eine neue Dynastie griindet, den
Islam einfiithrt und der vorislamischen ,Barbarei®
(jabiliyyah) ein Ende setzt, mag in seiner Essenz
friedlich sein (Hesse 2002: 27-28, 41-42). Daneben
spielen bei der Ankunft der arabischen Ahnher-
ren in den Traditionen jedoch tatsiachlich oft auch
Gewalt eine grofie Rolle. So sollen die Araber einst
alsInvasorenindas Land eingefallen sein, die meisten
Einwohner (,,Nuba“ oder ,,Anag“ genanntg) getotet
oder vertrieben und in die verbliebene, ziigig zum
Islam konvertierte Bevolkerung eingeheiratet haben

7 Gemeintsind die gabayl, also segmentire und sich auf einen
gemeinsamen Vorfahren berufene Gesellschaften, denen
ein Scheich vorsteht (Loimeier 2013: 3; Adams 1977: 567,
593).

Beide Begriffe wurden traditionell oft synonym verwendet,
siche MacMichael 1922: 50-51.

144

(etwas polemisch bei Spaulding 2000: 326; fiir Bei-
spiele sieche Penn 1934: 60-61, Junker & Schafer 1932:
61-70, 85-86; Hoskins 1835: 200). Eine Minderheit
wies gar jedwede Vermischung zwischen den arabi-
schen Eroberern und der autochthonen nubischen
Bevolkerung zurtick, was die vollstindige Vernich-
tung der Letzteren voraussetzt (Ali 2005: 107-108).
Wir sehen also, dass das christlich-nubische Erbe
soweit es ging minimiert werden sollte. Die Prisenz
arabischer Stimme im mittleren Niltal ab spatestens
dem 14. Jahrhundert kann nicht bezweifelt werden,
doch waren diese meist obskurer Herkunft (Hasan
1967:118-123; 142-144). Thr Einfluss, sei es politisch,
kulturell oder gar biologisch, muss als gering einge-
stuft werden (Spaulding 1985a: 23).

So geschah es, dass sich die nubischen Herrscher
(,meks“) des ehemaligen Funj-Reichs eine neue
Identitdt gaben und eine neue, islamisch-arabische
Form der Legimitation unabhingig von den Funj
adoptierten. Auf die herrschende Elite folgte die
einfache Bevolkerung. Die sudanesisch-arabischen
Staimme, welche in definierten Landereien, den Dars,
lebten, waren geboren (Spaulding 1985b: 381-382).”
Im Sudan entwickelten sich drei grofle Genealogi-
en: Die der Umayyaden, die der Ja’aliyin und die
der Juhayna (Hasan 1967: 136). Eine Abstammung
von der Kalifendynastie der Umayyaden (661-750)
wurde von den Funj spitestens um 1700 bean-
sprucht, auch wenn die Erbfolge vorerst matrili-
near blieb (Spaulding & O’Fahey 1974: 75; Hasan
1967: 173-174). Unter den Ja’aliyin versteht man
hauptsichlich die sesshaften Ackerbauern nordlich
des 6. Katarakts, auch wenn einige Untergruppen
am Weiflen Nil sowie als Nomaden leben (Hasan
1967: 152-153). Deren Genealogie wurde wahr-
scheinlich urspriinglich in oder um Shendi, bei den
seigentlichen® Ja’aliyin, entwickelt, wihrend die
Genealogien stromabwirts, die verwandtschaftliche
Beziehungen zu Ibrahim Ja’al propagierten, kurz
darauffolgten. Die Ethnogese der Ja’aliyin und der
diversen Unterstimme war jedenfalls spitestens um
1770 abgeschlossen (Bruce 1804:105). Schliefilich die
Juhayna, ein Oberbegriff fiir eine Unzahl in Kordo-

9 Allerdings merkt Jay Spaulding auch an, dass die Ja’aliyin
und Shaiqiya womoglich bereits im 16. Jahrhundert
erwiahnt wurden, auch wenn deren Selbstwahrnehmung
zu dem Zeitpunkt unklar bleibt, siche O’Fahey & Spauld-
ing 1974: 28-29. Spitestens um 1700 traten die Shaiqiya
ins Licht der Geschichte, als sie gegen die Funj rebelli-
erten (O’Fahey & Spaulding 1974: 75). Der Jesuit Charles-
Jacques Poncet beschrieb sie 1699 noch als ,the people
who are beyond Korti“, auf einer Karte von Guillaume
Delisle aus dem Jahr 1707 tauchen sie dann, geographisch
korrekt stromaufwirts von Korti verortet, als ,,Chaighie®
auf (Crawford 1951: 198; Delisle 1707).



2023

PRAARABISCHE SPRACHEN DER JA‘ALIYIN UND ABABDE

ol g
.

fan, der Geziraund der Butanalebender Stimme, die
eigentlich nur ithre nomadisierende Lebensweise als
Gemeinsamkeit haben (Hasan 1967: 154-171). Der
bereits erwahnte und ehemals michtige Abdallab-
Stamm, der siidlich des 6. Katarakts siedelte, ist einer
der wenigen sedentdren Juhayna. Dieser beruft sich
auf eine Abstammung von Abdallah ,,Jammah*, wel-
cher einem Unterstamm der Juhayna, den Rufa’a,
angehort haben soll (Hasan 1967: 132). Wahrschein-
lich sind die Abdallab gleich den Ja’aliyin arabisierte
Nubier, womdoglich ehemals Alwa-Nubisch spre-
chend (siche Ille 2016: 100-101). Bemerkenswert ist,
dass nordlich des 3. Katarakts, also im osmanischen
Einflussgebiet, die Mahasi-Nubier keine arabischen
Genealogien annahmen, was belegt, dass dieser
Prozess auf das auseinanderfallende Funj-Reich
begrenzt!® war (Adams 1977: 559-560). Abschlie-
flend ist noch erwihnenswert, dass die Sudanesen
bei weitem nicht die einzigen Muslime auf dem afri-
kanischen Kontinent waren und sind, welche eine
arabische Abstammung anhand erdachter Genea-
logien proklamierten, ganz im Gegenteil. In ganz
Afrika beruft man sich gerne auf eine Abstammung
von Muhammad, seinem Stamm, seinen Gefahrten
oder anderen groflen Personlichkeiten der friih-
islamischen Epoche. Je niher dieser Ahnherr mit
Muhammad verwandt war, desto grofler das Prestige
und der von jenem Ahnherren geerbte ,Segen®, die
baraka. (Robinson 2004: 49-54; fir Beispiele siehe
Luffin 2005: 179-181)

Nun gab es also die arabischen Genealogien, doch
wurde immer noch hauptsichlich Nubisch gespro-
chen. Gewiss war die Popularisierung der arabi-
schen Sprache an die Etablierung eines orthodoxeren
Islams gekoppelt. So bildete sich in den Stidten
im 18. Jahrhundert eine neue Hindlerklasse, wel-
che sich durch ihre islamische Pietdt mitsamt einer
arabischen Identitit von den Funj zu emanzipie-
ren versuchte. Es wurden Moschen und Medressen
gebaut, das Arabische begann sich als Schriftsprache
zu etablieren (O’ Fahey & Spaulding 1974: 80-81).
Besonders wer gliubig war, so Hartmann, war auf
eine arabische Abstammung erpicht (Hartmann
18632:290). Auch Islamschulen, die Khalwas, began-
nen im 18. Jahrhundert rasant in Grofle und Zahl
zu wachsen (McHugh 1994: 116-117). Selbst die
Rechtsprechung wurde von islamischen Gelehrten
tibernommen (Hesse 2002: 49). Robert Hartmann

10 Die Kenuz wiederrum tibernahmen wohl bereits ab dem
15. oder 16. Jahrhundert das arabische Stammessytem von
den aus Oberagypten stammenden Banu Kanz, welche
sich vorriibergehend als herrschende Elite etablieren
konnten, aber bald in die nubische Bevolkerung absorbi-
ert wurden (Spaulding 1988: 129-130).

145

erfuhr von Informanten der Shaiqiya, dass sie das
Arabische tibernommen hatten, weil es die Sprache
der ,Schriftstiicke® war und ,,sich einem Volke von
Kriegern gezieme, einem Volke, welches von jeher
edel geboren und tapfer” wie es die Banu Qureisch
waren (Hartmann 1863a: 224). Werne erfuhr, dass
die Shaigiya das Arabische direkt von den Fuqqara
tibernahmen (Werne 1852:203-204). Als Sprache des
Islam, der Rechtsprechungund Lingua Francakonn-
te das Arabische den Schritt von einer Schriftsprache
zu einer gesprochenen Sprache vollziehen. Islam und
Arabisierung gingen nun Hand in Hand, dhnlich wie
im von den Arabern im 7. Jahrhundert eroberten
Nordafrika und Nahen Osten (Luffin 2005: 189).
Besonders schnell schien sich das Arabische zwi-
schen Shendi und der nordlichen Gezira etabliert
zu haben, denn, wie wir gesehen haben, war dort bis
zum 19.Jahrhundertdie Arabisierung weitestgehend
abgeschlossen.!! Je weiter nérdlich man jedoch kam,
desto weniger arabisiert war die Bevolkerung. Bei
den Ababde scheint, wie von d’Avennes und Wil-
son vermutet, insbesondere deren Lebensweise als
fahrende Hindler, welche den Sudan mit Agypten
vernetzten, zur Ubernahme des Arabischen gefiihrt
haben. Von den Ababde wiederrum, so wiirde ich
vermuten, hat der kleine Aleqat-Stamm zwischen
Sebua und Korosko das Arabische iibernommen.
Diese waren ethnisch und kulturell Nubier, sprachen
aber nur Arabisch (Kennedy 1978: XXVIII).
Reisende berichten von einem gesellschaftlichen
Druck, eine arabische Genealogie anzunehmen und
das Nubische fiir das Arabische aufzugeben. So galt
die nubische Sprache im Vergleich zum Arabischen
als minderwertig. Lepsius schrieb, dass sich die
Nubier fiir ihre Sprache ,schimen® und keine Ach-
tung vor ihr hatten, dasie ,hier iberall der arabischen
gegentiber als schlechtund untergeordnet gilt“ (Lep-
sius 1852: 251). Eduard Riippel bemerkte, dass ,,nur
sehr wenige freie Araber” es ,ihrer wiirdig“ hiel-
ten, das ,Berberinische zu erlernen® (Riippel 1829:
33). Nur Arabisch, so Josef Ohrwalder 1892, schien
im Sudan den Status einer vollwertigen Sprache zu
habe, wurde es ,ja schon von Adam gesprochen
und ist es doch die Sprache des Paradieses (Ohr-
walder 1892: 203). Besonders die Islamgelehrten, so
Robert Hartmann, propagierten die Unterlegenheit
nichtarabischer Sprachen und dass jene gliubigen
Muslimen nicht angemessen waren (Hartmann 1871:

11 Bereits 1702 unterhielt sich der Funj-Sultan Badi III mit
einer jesuitischen Gesandtschaft auf Arabisch (Krump
1710: 284). Dass die Funj-Aristokratie wirklich so kon-
servativ bei der Ubernahme des Arabischen war wie
Spaulding behauptet darf bezweifelt werden (O’Fahey &
Spaulding 1974: 33).



\vllt.!;‘r

S5

GABRIEL GERHARDS

MrT1SAG 34

284). Wer behauptete, von der Familie des Propheten
abzustammen, aber immer noch seine praarabische
Sprache sprach, musste zuweilen damit rechnen, mit
diesem Widerspruch konfrontiert zu werden und
seine Genealogie in Abrede gestellt zu bekommen
(al-Shahi 1981: 89). Ohne eine arabische Genealogie
lief man Gefahr, als Barbar abgestempelt, ja sogar zur
Versklavung freigegeben zu werden (McHugh 1994:
10). Besonders unter den Mahdisten Ende des 19.
Jahrhunderts wurden jene Genealogien teils unter
Androhung von Tod und Sklaverei eingefordert
(Hesse 2002: 98).

Nichtarabische Sprachen wie das Nubische, aber
auch andere Idiome wie Dinka oder Tiirkisch, wur-
den von den Arabischsprachigen traditionell rutana
genannt, was sich als ,Kauderwelsch® tbersetzen
lasst (Lepsius 1852: 172). Es war ein erniedrigender
Begriff, welcher die Unterlegenheit dieser Sprachen
dem Arabischen gegentiber zum Ausdruck bringen
sollte und ihnen absprach, tiberhaupt vollwertige
Sprachen zu sein (Hartmann 1863a: 205). Selbst
heute noch hat rutana im Sudan eine dhnlich negative
Konnotation, wird er doch anstatt des Begriffs lugha
(,Sprache®) fuir die lokalen Sprachen verwendet, um
sie als ein primitives Relikt landlicher Analphabeten
zu zeichnen (James 2008: 73-74). So ist kein Wunder,
dass die islamischen Nubier ihre Sprache traditionell
nicht rutana, sondern berberi nannten, auch wenn
sich ersterer Begriff mittlerweile insbesondere bei
den dgyptischen Nubiern durchgesetzt hat (Hart-
mann 1863a: 205; Rouchdy 1991: 10). Auch wurde
Wert daraufgelegt, dass Arabische moglichst flissig
und ,rein“ zu sprechen. Laut Burckhardt waren
besonders die Ja‘aliyin auf ihre Arabischfertigkeiten
stolz (Burckhardt 1819:354). Es war sicherlich dieser
Drang, sich zu arabisieren, der eine kontinuierliche
Aufgabe von ,Afrikanismen®, sprich Vokabular,
Topographie oder Personennamen, so wie sie Spaul-
ding in Dokumenten der Shaigiya aus der ersten
Hilfte des 19. Jahrhunderts vorfand, zufolge hatte
(Spaulding 1990: 286-287). Dass die Arabisierung im
19.Jahrhunderteinrapidevoranschreitender Prozess
war wird durch die Behauptung Hartmanns impli-
ziert, dass seinerzeit das Arabische , taglich“ einhei-
mische Sprachen verdringte (Hartmann 1862:199).

Arabisierte oder semi-arabisierte Stimme wur-
den nicht miide, ihr Uberlegenheitsgefiihl weniger
arabisierten Stimmen gegentiber auszudriicken. Die
Danagla vermieden es, sich selbst Danagla zu nen-
nen, nicht nur weil, wie oben gesehen, es ein Exonym
war, sondern weil nicht wenige den Begriff mit einer
niederen nubischen Identitit verbanden. Stattdes-
sen berief man sich lieber auf seinen ,arabischen®

Stamm (MacMichael 1922: 198). Die Danagla selbst

146

wurden jedoch von den benachbarten Nomaden-
staimmen verichtlich ,Nuba“ genannt (Riippel 1829:
66). Laut Munzinger waren sich die Nilnubier ihrer
Verwandtschaft mit den ,,Bergnubiern® in Kordofan
bewusst, schaimten sich jedoch fur diese (Munzin-
ger 1864: 541). Auch die Ababde sollen sich ihren
Cousins gegeniiber, den Bischarin, fiir tiberlegen
gehalten haben, sicherlich aufgrund ihrer besseren
Arabischkenntnisse (von Kremer 1863: 126). Aller-
dings waren die Ababde selber auch Opfer dieser
Anschauung, wurden sie doch von den tatsichlichim
18.Jahrhundertaus Arabien eingewanderten Ma’aza,
welche nordlich der Ababdeleben, als , keine wahren
Araber® betrachtet (Sidebotham et al 2008: 282, 284).

Rudolf Slatin Pascha, der im spaten 19. Jahrhun-
dert im Sudan weilte, beschrieb die ,,Verachtung®,
die die Ja‘aliyin fir die Danagla entgegenbrachten,
so dass selbst ihr blofler Name bei ithnen als ,,ernied-
rigend galt. Wihrend sich die Ja‘aliyin als stolze
Nachfahren des Abbas betrachteten, sahen sie in
den Danagla, auch wenn diese selbst verzweifelt auf
ithre eigene arabische Abstammung pochten, Nach-
kommen eines Sklaven namens ,,Dangal“. Angeblich
war dieser urspriinglich im Besitz des Bischofs von
Bahnasa in Oberigypten gewesen, doch konnte er
bald ein Reich erobern, dass sich bis zum 4. Katarakt
(,bis Debba und Meroe®, wohl Merowe) erstreckte.
Auch soll er die nach ithm benannte Stadt Dongola
gegriindet haben (Slatin Pascha 1896: 12-13). Diese
Geschichte ist zweifellos eine verzerrte Erinne-
rung an das alte Konigreich Makuria. Auch einige
Danagla pflegten weiterhin die Erinnerung, wider
dem offiziellen Narrativ einer Abstammung von
Abbas, von den ,Dangul“ (Plural) abzustammen,
welche, so gaben sie widerwillig zu, Christen waren
(Gerster 1964: 181). Um zu den Ja‘aliyin und deren
Verachtung fiir die Danagla zuriickzukommen, so
scheint es Ironie zu sein, dass die Ja‘aliyin selbst
von den Funj und anderen ,Arabern® abwertend
»Barabra“ genannt wurden, ein Name, den sie auf
alle Bewohner des Niltals zwischen dem 1. Katarakt
und Khartoum anwandten (Hartmann 1863a: 26).
Ganz gleich, wie sehr sich die Ja‘aliyin, Shaiqiya oder
Danagla um ihre angebliche arabische Abstammung
stritten (Hartmann 1863a: 223-224): Fiir die Funj
blieben sie weiterhin Nubier.

Z USAMMENFASSUNG

Die Rekonstruktion der historischen Sprachsitua-
tion des Niltals siidlich von ed-Debba, der heuti-
gen Grenze des Nilnubischen, bleibt eine Heraus-
forderung, insbesondere je weiter stromaufwirts



2023

PRAARABISCHE SPRACHEN DER JA‘ALIYIN UND ABABDE

ol g
.

man reist. Was diese Arbeit recht eindeutig belegen
konnte ist, dass bis zur Wende zum 20. Jahrhundert
bis wenigstens Korti, der Grenzstadt zwischen Dar
Dongola und Dar Shaiqiya, Dongolawi gesprochen
wurde. Auch dass die Ababde ein arabisierter Bed-
schastamm sind, welche einst eine Sprache dhnlich
oder identisch mit dem Bischarin sprachen, kann als
gesichert gelten. Ebenfalls sicher ist, dass die Stam-
me stidlich von Korti, von den Shaigiya bis zu den
Ja‘aliyin, wahrscheinlich sogar den Abdallab, arabi-
sierte Nubier sind, auch wenn dies sicherlich keine
neue Erkenntnis ist. Bis tief in das 19. Jahrhundert
hinein finden wir bei jenen Uberbleibseln des nubi-
schen Sprachgebrauchs, auch wenn wir uns bei der
Natur dieser Sprachen noch nicht festlegen konnen.

Insbesondere bei den Shaiqiya wissen wir nicht,
ob diese nun urspriinglich Nobiin oder Dongolawi
gebrauchten. Die Mehrheit der Reisenden hielten sie
fir des Dongolawi machtig, doch moderne Studien
fanden im Shaiqiya-Dialekt Reste des Nobiin. Ich
halte den Gebrauch von Dongolawi fiir wahrschein-
licher, war dies doch nicht nur das Idiom ihrer Nach-
barn stromabwirts und anscheinend auch strom-
aufwirts, wenn man den Berichten von Russegger
und Hartmann Glauben schenken darf, sondern war
Dar Shaiqiya eben auch einst das erweiterte Herz-
land des Konigreichs Makuria. Tatsichlich wurde
die Entstehung Makurias im 4. und 5. Jahrhundert
in das Gebiet um den Jebel Barkal verortet (God-
lewski 2014: 161-162). Andererseits darf man nicht
aufler Acht lassen, dass die blofie Existenz des mit
dem Dongolawi eng verwandten, aber von dessem
Stammland durch das Nobiin getrennte Kenzi atte-
stiert, dass im mittleren Niltal kurios zerstiickelte
Sprachenklaven eben auch nichtunméglich sind. Die
Manasir und wenigstens die nordlichen Rubatab,
vielleicht sogar auch die Mirafab und nordlichen
Ja’aliyin, scheinen urspriinglich Dongolawi oder
wenigstens einen verwandten Dialekt verwendet
haben.

In der nordlichen Butana lag im Mittelalter die
Grenze zwischen Makuria und dem mysteriosen
Alwa,indemrechtwahrscheinlich eine oder gar meh-
rere nubische Sprachen gesprochen und geschrieben
wurden. Von diesem ,,Alwa-Nubisch® horen wir
jedoch von den Reisenden quasi nichts, war also zum
19. Jahrhundert wohl bereits ausgestorben. Nur ver-
einzelt erreichen uns Berichte einer Funj-Sprache,
was jedoch eher als ein Sammelbegriff fir eine Viel-
zahl verschiedener Sprachen erscheint. Die stdliche
Butana ab Shendi und die nordliche Gezira waren
im 19. Jahrhundert die arabisiertesten Regionen des
sudanesischen Niltals. Je weiter nordlich oder siid-
lich man kam, desto stirker schwand der Einfluss

des Arabischen. Dies impliziert, dass es vorranging
die Funj und ihre Vasallen, die Abdallab, waren, die
die Arabisierung des Sudan vorantrieben, welche
mit Verzug in die Peripherie des Reiches ausstrahle.
Dieser Prozess begann wohl im 18. Jahrhundert,
mit dem Zerfall des Funj-Reiches, und wurde durch
ein orthodoxeres Islamverstindnis, der Annahme
von den von Fuqqara geschriebenen, arabisch-isla-
mischen Genealogien sowie der schrittweisen Adop-
tion des Arabischen getragen. Der Bevolkerung bei-
gebracht wurde das Arabische, als heilig und dem
Nubischen als tberlegen betrachtet, ebenfalls von
den Fuqqara. Bei den Ababde wurde die Annahme
des Arabischen besonders durch deren Tatigkeit als
eng mit Agypten vernetzte Hindler gefordert.

POSTSKRIPTUM

Eine kiirzlich veroffentlichte Arbeit von M. Jalal
Hashim, welcher zu Beginn des Jahrtausends beim
4. Katarakt ethnologische und linguistische Studien
durchfiihrte, zeigt auf, dass die Manasir nicht den
Ja’aliyin zugehorig sind. Stattdessen handelt es sich
bei ithnen um eine Ansammlung mehrerer Clans mit
unterschiedlichen Genealogien. Lediglich die ehe-
maligen Feudalherrscher werden in den miindlichen
Traditionen teils mit den Ja’aliyin, teils aber auch den
Nubiern assoziiert. Der Stammesname leitet sich
auch nicht von einem Mann namens Mansur ab,
sondern von einer nicht lokalisierbaren dgyptischen
Insel (Hashim 2023: 79-84).

Hashim, M. Jalal (2023). ,,The Oral History of the
Manasir® in Derek Welsby (Hrsg.) “Archaeology by
the Fourth Nile Cataract. Survey and Excavations on
the left bank of the river and on the islands between

Amri and Kirbekan® I. Oxford. 79-88

LITERATUR

Abel, Carl (1887). “Urgedanken des Menschen” Zeitschrift
fiir Ethnologie 19. 188-195

Adams, William Y. (1977). ,,Nubia. Corridor to Africa”
Princeton

Adams, William Y. (1982). “The Coming of Nubian
Speakers to the Nile Valley” in Christopher Ehret,
Merrick Posnansky (Hrsg.) “The Archaeological and
Linguistic Reconstruction of African History”. Berke-
ley, Los Angeles. 11-38

Adams, William Y. (1993). “Medieval Nubia. Another
Golden Age” Expedition 35:2. 28-39

Adams, William Y. (1996). ”Qasr Ibrim. The late medieval
Period”. London

147



A

GABRIEL GERHARDS

MrT1SAG 34

Ali, Hayder Ibrahim (2005). “Der Sudan. Das Eigene und
das Bild des Anderen in Katja Eisenhainer, Katharina
Lange (Hrsg.) ,Bewegliche Horizonte. Festschrift zum
60. Geburtstag von Bernhard Streck®. Lepizig. 93-122

Almkvist, Herman (1881). “Die Bischari-Sprache. Tu-
Bedawie in Nordost-Afrika“. Uppsala

Almkvist, Herman (1911). “Nubische Studien im Sudan.
1877-78%. Uppsala

Armbruster, Charles Hubert (1965). ,Dongolese Nubian.
A Lexicon”. Cambridge

Bechhaus-Gerst, Marianne (1996). “Sprachwandel durch
Sprachkontakt am Beispiel des Nubischen im Niltal.
Moglichkeiten und Grenzen einer diachronen Sozio-
linguistik“. Koln

Bedigian, Dorothea (2010). ,Sesame. The Genus Sesa-
mum” in Dorothea Bedigian (Hrsg.) “Introduction.
History of the Cultivation and Use of Sesame”. Boca
Raton. 1-32

Beska, Emmanuel (2020). ,,Swan song in the Nile Valley.
The Mamluk Stateletin Dongola (1812-1820)”. African
and Asian Studies 29 (2). 315-329

Bjorkelo, Anders (1989). ,Prelude to the Mahdiyya.
Peasants and Traders in the Shendi Region, 1821-1885”.
Cambridge

Breasted, James Henry (1908). ,,The Monuments of Suda-
nese Nubia. Report of the Work of the Egyptian Expe-
dition. Season of 1906-1907”. Chicago

Breyer, Francis (2014). “Einfihrung in die Meroitistik®.
Berlin

Bruce, James (1791). ,, Travels to Discover the Source of
the Nile, In the Years 1768, 1769, 1770, 1771, 1772, &
1773”. IV. Dublin

Bruce, James (1804). , Travels to Discover the Source of
the Nile, In the Years 1768, 1769, 1770, 1771, 1772, &
1773”. VIL Edinburgh

Brugsch, Heinrich (1863). ,,Die Quellen des Niles nach den
Angaben der altigyptischen Denkmaler” Zeitschrift
fiir digyptische Sprache und Alterthumskunde 1. 13-16

Brocchi, Giovanni Batista (1845). “Giornale delle osserva-
zioni fatte ne‘viaggi in Egitto, nella Siria e nella Nubia“.
II. Bassano del Grappa

Browne, W.G. (1806). ,, Travels in Africa, Egypt, and Syria,
from the Year 1792 to 1798”. London

Buchta, Richard (1888). “Der Sudan unter agyptischer
Herrschaft. Ruckblicke auf die letzten sechzig Jahre®.
Leipzig

Budge, E. A. Wallis (1890). “The Nile. Notes for Travel-
lers”. New York, Cairo

Burckhardt, John Lewis (1819). “Travels in Nubia”. Lon-
don

Cailliaud, Frédéric (1826). “Voyage a Méroé, au fleuve
blanc, au dela de Fazoql dans le midi du royaume de
Senniar” II. Paris

148

Chaix,Paul (1860). JEtude surl‘ethnographiedel‘Afrique®.
Le Globe. Revue genevoise de géographie 1. 1-90

Chantre, Ernest (1904). “Recherches anthropologiques
dans I’Afrique orientale. Egypte”. Lyon

Churi, Joseph H. (1853). ,Sea Nile, the Desert, and
Nigritia”. London

Crawford, O. G. S. (1951). “The Fung Kingdom of Sen-
nar. With a geographical Account of the Middle Nile
Region”. Gloucester

de Cadalvene, Edmond & de Breuvery, Jules-Xavier
Saguez (1841). “L'Egypte et la Nubie” II. Paris

de Rochemonteix, Maxence (1882). “Quelques contes
Nubiens”. Kairo

de Salle, Eusebe (1840). ,Pérégrinations en Orient, ou
Voyage pittoresque, historique et politique en Egypte,
Noubie, Syrie, Turquie, Gréce pendant les années 1837-
38-39“. II. Paris

Delisles, Guillaume (1707). “Carte de I'Egypte, de la
Nubie, de I’Abissinie &c.”. Paris

Drzewiecki, Mariusz (2011). “The southern border of the
kingdom of Makuria in the Nile Valley”. Etudes et
Travaux 24. 93-107

Dubois-Aymé, Jean Marie (1809). “Mémoire sur la ville
de Qogeyr et ses environs, et sur les peuples nomades
qui habitent cette partie de bancienne Troglodytique”
in “Description de LEgypte.” Paris. 193-202

Forni, Giuseppe (1859). “Viaggio nellEgitto e nell-Alta
Nubia” II. Mailand.

Gerhards, Gabriel (2021). ,,Some notes on the Christian
medieval heritage of the Gezira (central Sudan)”. Polish
Archaeology in the Mediterannean 30:2. 439-460.

Gerster, Georg (1964). ,Nubien. Goldland am Nil“.
Zirich, Stuttgart

Grajetzki, Wolfram (2009). ,Das Ende der christlich-
nubischen Reiche® in Martin Fitzenreiter (Hrsg.) ,Das
Ereignis Geschichtsschreibung zwischen Vorfall und
Befund“. London. 117-124

Godlewski, Wiodzimierz (2014). “Dongola Capital of
early Makuria: Citadel - Rock Tombs—First Churches”
in Angelika Lohwasser, Pawel Wolf (Hrsg.) “Ein For-
scherleben zwischen den Welten. Zum 80. Geburtstag
von Steffen Wenig®. Berlin. 153-164

Hammarstrom, Harald (2018). ,,A survey of African lan-
guages” in Tom Giildemann (Hrsg.) “The Languages
and Linguistics of Africa”. Berlin, Boston. 1-57

Hartmann, Robert (1862). “Entwurf einer Karte der Kara-
wanenstrafle zwischen Dabbeh und Khartum®. Zeit-
schrift fir allgemeine Erdkunde 12. 174-204

Hartmann, Robert (1863a). “Reise des Freiherrn Adalbert
von Barnim durch Nord-Ost Afrikain den Jahren 1859
und 1860.” Berlin

Hartmann, Robert (1863b). ,Skizze der Landschaft
Sennar”. Zeitschrift fiir allgemeine Erdkunde 14. 1-40,
153-200



2023

PRAARABISCHE SPRACHEN DER JA‘ALIYIN UND ABABDE

Uy
Wl
I

Hartmann, Robert (1871). ,Die Steppengebiete Nord-
ost-Afrikas“. Westermann‘s Jabrbuch der illustrierten
deutschen Monatshefte. 29: 278-286

Hartmann, Robert (1876). ,Die Nigritier“. Berlin

Hasan, Yusuf Fadl (1967). ,,The Arabs and the Sudan. From
the seventh to the early sixteenth Century”. Edinburgh

von Heuglin, Theodor (1862). “Reise der Herren Th. v.
Heuglin, Dr. Steudner und H. Schubert von Djenda in
Abessinien nach Chartum, Mai und Juni 1862, Peter-
manns Geographische Mitteilungen. 381-390

von Heuglin, Theodor (1877). ,Reise in Nordost-Afrika
Schilderungen aus dem Gebiete der Beni Amer und
Habab nebst zoologischen Skizzen und einem Fiihrer
fur Jagdreisende® I. Braunschweig

Hesse, Gerhard (2002). ,,Die Jallaba und die Nuba Nord-
kordofans“. Munster.

Holt, P. M. (1970). “The Nilotic Sudan® in PM. Holt et.
al. (Hrsg.) ,The Cambridge History of Islam. Volume
2a”. Cambridge. 327-344

Holt, P. M. & Daly, M.W. (2014). “A History of the Sudan.
From the Coming of Islam to the Present Day”. New
York

Hoskins, George (1835). “Travels In Ethiopia, Above The
Second Cataract Of The Nile”. London

Ille, Enrico (2016). “Tracing golden past. Historical nar-
ratives about Shaybun and Shawabna in the Nuba
Mountains, Sudan”. Leipzig, Weissenfels

Jackson, H.C. (1926). “A Trek in Abu Hamed District”
Sudan Notes and Records 9:2. 1-35

James, Wendy (2008). ,,Sudan. Majorities, Minorities, and
Language Interactions” in Andrew Simpson (Hrsg.)
“Language and National Identity in Africa”. Oxford.
61-78

Junker, H. & Schifer H. (1932). ,,Nubische Texte im Ken-
zi-Dialekt“ II. Wien, Leipzig

Karrar, ‘Alf Salih (1992). “The Sufi Brotherhoods in the
Sudan”. London

Kennedy, John G. (1978). , Introduction” in John G. Ken-
nedy (Hrsg.) “Nubian Ceremonial Life”. Cairo, New
York. XIV-XXIX

Kleppe, Else Johannsen (1997). “The Funj Problem in
Archaeological Perspective” Sudan Notes and Records
1.1-24

Klunzinger, C. B. (1878). ,,Upper Egypt. Its People and Its
Products”. New York

Krapf, J. L. (1858). ,Reisen in Ostafrika, ausgefithrt in den
Jahren 1837-55“ 11. Kornthal, Stuttgart

von Kremer, Alfred (1861). “Aegypten. Forschungen tiber
Land und Volk wihrend eines zehnjihrigen Aufent-
halts“ I. Leipzig

Krump, Theodor (1710). “Hoher, und Fruchtbahrer Palm-
Baum“. Augsburg

Eajtar, Adam & Ochala, Grzegorz (2020). “Language Use
and Literacy in late antique and medieval Nubia” in

149

Geoff Emberling, Bruce Beyer Williams (Hrsg.) “The
Oxford Handbook of ancient Nubia”. New York. 787-
806

Lejean, Guillaume (1865). “Voyage aux deux Nils. Nubie,
Kordofan, Soudan oriental. Exécuté de 1860 a 1864.
Atlas®. Paris

Lepsius, Karl Richard (1852). “Briefe aus Aegypten,
Aethiopien und der Halbinsel des Sinai“. Berlin

Lepsius, Carl Richard (1859). “Denkmiler aus Aegypten
und Aethiopien. Erste Abtheilung. Topographie und
Architectur. Blatt I-LXVI“. Berlin

Lepsius, Carl Richard (1880). ,Nubische Grammatik®.
Berlin

Loimeier, Roman (2013). ,Muslim Societies in Africa. A
Historical Anthropology”. Bloomington

Lorimer, EC.S. (1936). ,,The Rubatab“. Sudan Notes and
Records 19:1. 162-167

Luffin, Xavier (2005). ,,« Nos ancétres les Arabes... ».
Généalogies d’Afrique musulmane® Revue interna-
tionale d’anthropologie et de sciences humaines 53.
177-209

MacMichael, H. A. (1922). “A History of the Arabs in the
Sudan” I. Cambridge

Malte-Brun, M. V. A. (1863). ,,Journal de voyage du Doc-
teur Charles Cuny de Siout 2 EI-Obéid du 22 novembre
1857 au 5 avril 1858“. Paris

McHugh, Neil (1994). ,Holymen of the Blue Nile. The
Making of an Arab-Islamic Community in the Nilotic
Sudan, 1500-1850”. Evanston

Miiller, Max (1901). ,Zur Frage nach der Herkunft der
alten ,Aethiopen Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des
Morgenlandes 15. 24-32

Murray, John (1875). ,Handbook for Travellers in Egypt”.
London

Munzinger, Werner (1864). ,Ostafrikanische Studien®.
Schaffhausen

Nielsen, Hans Christian Korsholm (2004). ,, Tribal Iden-
tity and Politics in Aswan Governorate” in Nicholas
Hopkins, Reem Saad (Hrsg.) ,,Upper Egypt. Identity
and Change”. Cairo, New York. 213-232

Ohrwalder, Josef (1892). “Aufstand und Reich des Mahdi
im Sudan und meine zehnjahrige Gefangenschaft dort-
selbst“. Innsbruck

O’Fahey, R.S. & Spaulding, Jay (1974). “Kingdoms of the
Sudan”. New York

Penn, A.E.D. (1934). “Traditional Stories of the ,Abdullab
Tribe”. Sudan Notes and Records 17:1. 59-82

Prisse d’Avennes, Emile (1845). , Tribus des ababdeh et des
bicharis“. Le Magasin Pittoresque 13. 371-373

Reinisch, Leo (1879). ,Die Nuba-Sprache®. Wien

Rilly, Claude & de Voogt, Alex (2012). , The Meroitic
Language and Writing System”. Cambridge

Robinson, David (2004). “Muslim Societies in African
History”. Cambridge



GABRIEL GERHARDS

MrT1SAG 34

Roe, A. (2012). ,Beja Innovation and Responses to Envi-
ronmental Change in the Southeastern Desert of
Egypt” in Hans Barnad, Kim Duistermaat (Hrsg.)
“The History of the Peoples of the Eastern Desert”.
Los Angeles. 384-397

Rouchdy, Aleya (1991). ,Nubians and the Nubian Lan-
guage in Contemporary Egypt. A Case of Cultural and
Linguistic Contact”. Leiden

Rossi, Elia (1858). “La Nubia e il Sudan”. Istanbul

Riippell, Eduard (1829). ,Reisenin Nubien, Kordofanund
dem petriischen Arabien“. Frankfurt am Main

Russegger, Joseph (1843). ,Reisen in Europa, Asien und
Afrika“ 2.1. Stuttgart

Russegger, Joseph (1844). ,Reisen in Europa, Asien und
Afrika“ 2.2. Stuttgart

Russegger, Joseph (1849). “Reisen in Europa, Asien und
Afrika“ 2.3. Stuttgart

Schifer, Heinrich & Schmidt, Karl (1906). ,Die ersten
Bruchstiicke christlicher Literatur in altnubischer
Sprache®. Sitzungsberichte der Koniglich Preussischen
Akademie der Wissenschaften 43. 774-785

Sedra, Paul (2004). ,,John Lieder and his Mission in Egypt.
The Evangelical Ethos at Work Among Nineteenth-
Century Copts”. The Journal of Religions History 28:3.
219-239

Al-Shahi, Ahmed Salman (1965). , The Shaiqiya of the
Northern Sudan” Bachelor Thesis Oxford University

Al-Shahi, Ahmed (1981). “Pride and Vilification. Two tri-
bal Viewpoints” Journal of the Anthropological Society
of Oxford 12:2. 87-102

Shinnie, P. L. (1984). , Life and Language in Mahas today”
Rivista degli studi orientali 58. 173-178

Sidebotham, Steven E. et al. (2008). “The Red Land. The
lustrated Archaeology of Egypt’s Eastern Desert”.
Cairo, New York

Slatin Pascha, Rudolf (1896). “Feuer und Schwert im
Sudan. Meine Kimpfe mit den Derwischen, meine
Gefangenschaft und Flucht. 1879-1885“. Leipzig

Spaulding, Jay (1982). “Slavery, Land Tenure and Social
Class in the Northern Turkish Sudan” The Interna-
tional Journal of African Historical Studies 15.1. 1-20

Spaulding, Jay (1985a). “The End of Nubian Kingship in
the Sudan, 1720-1762” in M.W. Daly “Modernization
in the Sudan. Essays in honor of Richard Hill”. New
York. 17-28

Spaulding, Jay (1985b). “The Heroic Age in Sinnar”. East
Lansing

Spaulding, jay (1988). “The Demographic Effect of the
Arabs Upon Lower Nubia Before 1635. Linguistic
Evidence”. Northeast African Studies 10.2/3. 127-130

Spaulding, Jay (1990). “The Old Shaiqi Language in Histo-
rical Perspective”. History in Africa 17.283-292

Spaulding, Jay (2000). “The Chronology of Sudanese Arabic
Genealogical Tradition”. History in Africa 27. 325-337

150

Spaulding, Jay (2006). “Pastoralism, slavery, commerce,
culture and the fate of the Nubians of Northern and
Central Kordofan under Dar Fur rule, ca. 1750-ca.
1850”. The International Journal of African Historical
Studies 39:3. 393-412

Spaulding, Jay & Abu Salim, Muhammad Ibrahim (1989).
“Public Documents from Sinnar”. East Lansing

Taylor, Bayars (1856). ,,A journey to Central Africa; or,
Lifeand landscapes from Egypt to the Negro kingdoms
of the White Nile”. New York

Trémaux, Pierre (1862). ,,Voyage en Ethiopie an Soudan
oriental et dans la Nigritie“ I. Paris

Tsakos, Alexandros (2009). “Addenda and Corrigenda to
the Khartoum Inscriptions (I. Khartoum Copt. and
Greek). The Journal of Juristic Papyrology 39.199-215

Vanhove, Martine (2020). ,,Beja“. In Christopher Lucas,
Stefano Manfredi (Hrsg.) ,,Arabic and contact-induced
change”. Berlin. 419-440

Waddington, George & Hanbury, Barnard (1822). “Jour-
nal of a Visit to Some Parts of Ethiopia”. London

Werne, Ferdinand (1852). “African Wanderings; Or, An
Expedition from Sennaar to Taka, Basa, and Beni-
Amer, with a Particular Glance at the Races of Bellad
Sudan”. London

Werner, Roland (2013). “Das Christentum in Nubien.
Geschichte und Gestalt einer afrikanischen Kirche®.
Berlin

Welsby, Derek A. (2014). “The Kingdom of Alwa” in
Julie R. Anderson, Derek Welsby (Hrsg.) “The Fourth
Cataract and Beyond. Proceedings of the 12th Inter-
national Conference for Nubian Studies”. London.
183-200

Wilson, Charles W. (1888). “On the Tribes of the Nile Val-
ley, North of Khartum”. The Journal of the Anthropo-
logical Institute of Great Britain and Ireland 17.13-25

Zarroug, Mahi el-Din Abdalla (1991). “The Kingdom of
Alwa”. Calgary

SUMMARY

This paper utilizes a variety of 19h-century accounts
written in German, English, French and Italian to
shed light on the pre-Arabic languages of various
Sudanese tribes traditionally considered Arab. Two
tribal groups are discussed: first the Ababde, nomads
who claim descent from Zubayr ibn al-Awwam and
who have their core territory in southeastern Egypt,
but traditionally had colonies in Lower Nubia, Abu
Hamed, Berber and Shendi; second the Ja’aliyin and
their affiliates, self-proclaimed descendants of al-
Abbas settling between the 34 and 6t cataracts,
represented, from north to south, by the Danagla
(most prominently the Jawabra and Bedayria), the



2023

PRAARABISCHE SPRACHEN DER JA‘ALIYIN UND ABABDE

ol g
.

Shaigiya, Manasir (sometimes also considered to
be related to the Ababde instead of the Ja’aliyin),
Rubatab, Mirafab, and finally the Ja’aliyin “proper”.
The evidence for the pre-Arabic language of the
Ababde is particularly rich and confirms for good
that they are Arabized Beja. Until the second half of
the 19th century they were bilingual, utilizing Arabic
as their primary language while also speaking a Beja
language identical or closely related to that of the
Bisharin. Those who settled in Lower Nubia also
spoke Nubian.

Continuing with the Danagla, of whom a minor-
ity still speaks a Nubian language, Dongolawi, to this
day, itis found that in the 19th century their language
was still spoken as far south as Korti, which marked
the border to Dar Shaiqiya. Most Danagla spoke
only little Arabic, although near Korti they were
apparently already beginning to switch to Arabic as
their primary language. The Shaiqiya already spoke
Arabic as their primary language, which led many
travellers to believe that this was their sole language.
Several accounts, however, found that they were
also speaking Dongolawi. Modern studies allege that
they spoke Mahasi, which stands in contrast to the
travellers’ accounts. Sources mentioning Nubian
languages upstream of the 4" Nile cataractare scarce,
albeit a few maintain that Nubian, either identical
or closely related to Dongolawi, was spoken as far
upstream as Dar Rubatab, if not Shendi. Virtually all
sources agree that only Arabic was spoken between
Shendi and Sennar, one curious mention of a Funj
language spoken south of Khartoum excluded. This
implies that Alwan Nubian, the poorly known lan-
guage of the medieval kingdom of Soba, was most
likely extinct by the 19t century.

The second part of the paper deals with the
process of Sudan’s Arabization. It rejects the tradi-
tional narrative of Arab migrants, whether they were

151

peaceful settlers or violent conquerors, intermar-
rying with the Nubians and Arabizing them in the
process. While the collapse of the Christian Nubian
kingdoms in the 14th century allowed a variety of
Arab tribesmen to push into the Middle Nile, their
impact on the local population was limited. More
important, it is argued, were the events of the 18th
century, in particular the decline of the Funj Sultan-
ate and the development of a more orthodox under-
standing of Islam. The receding Funj influence north
of the 6th cataractled to the formation of the Ja’aliyin
tribe, probably in or near Shendi. The remaining
Nubian population as far north as the 3™ cataract,
constituting the border of the Funj Sultanate, fol-
lowed suit and started to claim a relationship with
the Ja’aliyin. Islamic holymen compiled elaborate
genealogies for the various regional rulers, who were
keen to legitimize their rule by linking their origin
and that of their subjects to the early Islamic period,
a practice to be found throughout most of Islamic
Africa. Islamic schools thrived, teaching the popula-
tion Arabic, Islam’s holy language. It was also used
asalinguafrancaandlanguage of trade, whichis why
the Ababde adopted it. Nubian and other African
languages, considered to be inferior and not worthy
of pious Muslims, fell out of fashion. By the 19th
century they had largely disappeared between south
of Shendi and Sennar, predominantly the domains
of the Abdallab and Funj. The Ja’aliyin and their
various subtribes were largely Arabized as well,
although it seems that the further downstream one
moved, the more people were still capable of speak-
ing Nubian. The Danagla downstream of Korti were
theleast Arabized, as they still spoke Nubian as their
primary language. With the dawn of the 20t century
Nubian had finally disappeared south of ed-Debba
(70km downstream of Korti), a century later it is on
the verge of extinction.



W
“‘kﬁ GABRIEL GERHARDS MiTtSAG 34
I

bl Al g edpmst HA1 Al ¢ ALl ARG 4 g e i) 0 8 L 55 (e e e de sana 435l 028 i
S 108 e s ABlia Caa A e Ll et ol ) ARl Al gaddl LA A yal) A O Lo clall) e o gl
Ll agiS) ¢ puma (30 i (8 R pganial )l i 0l g ol gad) s e 30 (e (s ol (9 ) sl a5 ool
Vgl ¢ bandl Jasi (o agrusil | gt ) e 0 sl 5 () salaal Ll ¢ 503 g ¢ 9 cdan sl o AN A 5ill 3 ) jaminns agual
Db Ulal) ualiad) Aalall o(d ) o5 sall a5 l) AGA o giadl ) Oladll (o agliay s ¢ uabuall g CAllN ISy
35ng e Ay Al aa g "Cpbea¥I Gl ATy ol jaall el ¢(glaall Ge Yo ailialls (s e gl o peal
S e audlill ¢ (g PN Coaill (o jAle g 8 A jaie dag pedl 5aSs aa JSEy 5 S5 g Badliall Ay el e Aa
ol Ay (85 Unlg 51 i pall o Aiaial) dnall sl Ll () gy ) S Loy Al A0S A jall all) () gniinny edall) LS

L g 0 23 ) ganty ) S i) Ay i) 35 il (30 Lol

e il ¢ ) 8l ity o Ly i A gDl Ay i) Aal Caani agie A1 J) 35 Y Al AL a1 ) i

ol ALl adasa Caaat AELEN I o gaad) Jiad clS S g ¢ 35S Jie S 3 o giad) il 8 aniids ) 53 Y agiad cailS
Gaant Al 421 A jal) Bl Gaaail) 3 il gl agdl gan Lo e OIS )5S (e Ul agdl (e a5l i pall 2l
il gy Bae o Sa el e g b sl ALaY) agiad e (ol alEie I ) Al 1 (e el ads Las Al 420K Ay ol Al A81LE
gy e LBl il Hall 038 Jaa Las chpmnall () gianty | 9iS gl Aaal) il Hall Crae 3 Ll 4y DAl () any | gilS gl
Ao S o) gas Ay il Aol () 2S5 L QIR S () 9 6350l Ll JOLEN A i i) il (e cians ) paliall Al )
e G g a0 ol O el ol Jie cqaiall el B L il oy (IS ey g3l el (e 5 Unl )l Adasi ya
Dy sk Al G i e Gannil a3 ) o gl Al aa) g S5 el ¢l g (23 Jah Ay ) ARLL Canatl) 23 adly paliadl)
el ¢y st e Y e a5 38 e T gl guaanl) (L s ASLaal A g yma e 430 (05 e sil B sle 43 o ) 13

e

Croaleall Ji (e Lgsle o jlariall A dail) ) 5 )1 48 ) ol) (a5 ()13 saall G pa Aslae 48 5l1 (e (SU ¢ ) iy
Alleall Sl grams pgdsms af Cansill we sl 3 18IS Cuall ) e 3158 o Gpallise ik gina | 9IS ) gas el
e pa il IS (S el oW1 il U Jsaalls A pad) D Jls ) (e Ao sl Ao sanal die @l )1 ) G Apmpnsall A5l
skl Cigan g oo gl Al gai Lapus Vg e Gl (5l Cilaal cul€ (JE) LS @l (g aa¥ 5 T sane Cudaall (S0
el e pleal) A8 0 685 ) Gaaladl BN Jlads g sil) 5300 Jlasil gl SY) 31 Al (IS Juall 5 ) gacy oY) agd
cad i i sl Ailales e 1 gan IS A1 Gl DAY s Jladll ol 8 ) silaldl () g i) 13 Lgie Copilly f gaid 8
g n G (e QlSall Caliaal Aite luail Aluakas ) gadusall Cpall Jla ) en Cleal ge agas 55 483 Alllaally |y g
sladl alina (353 g 50 dus Jlan (8 5 ¢b_Saall LDl 5 L aalile ) Jgaal g pel goal oy y USIA (10 peaSal e yill slia] e
Lelatiund o3 LS Auniall w3y Aad el pall Zalll Sl aalaty Caald G A Gl €803 &5 Asedluy) Ly il 53
Gl Y Ul 81 o piied 4d 80 bl (e W pe 5 A sil) clalll Wl sadliad) Waaie ] canall 13gd g ¢3 jla 4ad 5 4S jide 42K
ey b5 Csin (o aS as ) lalll o3 i) ¢ e ) ¢ Jslay 1kl Adde Caaual Gl ¢ piariall Galusally
Al 5oy elld (e a2l ol S aa ) A i aglill s el Gyt 3 o s ¥l g i sdll lalie (e llall
Aalll Gandll e ool sl Y cpdll (alidl) sae o) WS ccuaall ladl adl 8 83 s gall JiLAN oladl 3 0 et WIS
AR A ¢l ¢l b e sl B80S A gl FRD) ¢ gt ool Y IS G ol pad JAY) aa AL (S s
Rl Y s e Ay gl 2all cpal Gl 3l (e 8 2y ¢G5S mn ie T e 5LS 70) Dl Cgin (e |l A il

1 Ich danke Alhanouf B., Hussam Elmahdy und Ageel Elmahy fiir die Ubersetzung sowie weitere Anmerkungen.

152



