Isabell Diekmann
Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit
und antimuslimischer Rassismus

Differenzierende und integrative Ansatze
zur Konzeptionalisierung

Abstract: Dieser Beitrag fokussiert unterschiedliche Begriffe und Konzepte
im Zusammenhang mit Vorurteilen und Diskriminierung gegeniiber Mus-
lim*innen und dem Islam. Die Differenzierung in diesem Kapitel bezieht sich
vor allem auf unterschiedliche Adressat*innen von Feindlichkeit. Dabei geht
es um die Frage, inwiefern feindliche Einstellungen gegeniiber der Religion
des Islams identisch sind mit feindlichen Einstellungen gegeniiber muslimi-
schen Menschen. Gleichzeitig sensibilisiert dieser Beitrag fiir die unterschied-
lichen Ebenen, auf denen Islam-/Muslim*innenfeindlichkeit als individuelle
Einstellungen und antimuslimischer Rassismus als Strukturmerkmal verortet
sind. Er zeigt die unterschiedlichen Paradigmen der beiden Forschungstradi-
tionen (Rassismus- und Vorurteilsforschung) auf, argumentiert aber auch fiir
ein integratives Verstiandnis der Konzepte, da die individuelle und strukturelle
Ebene eng miteinander verwoben sind. Der Beitrag schliefSt mit einer breiten
Diskussion um theoretische, methodologische und insbesondere handlungs-
praktische Implikationen im Umgang mit Islam-/Muslim*innenfeindlichkeit
und antimuslimischem Rassismus.

Keywords: Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit, Antimuslimischer

Rassismus, Vorurteile, Diskriminierung, Religion, Individuum, Struktur

Published in: Detlev Quintern (Hrsg./Ed.), Tirkisch-Deutsche Perspektiven / Tiirk-Alman 103
Bakis Agilari, 2/2025. DOI: https://doi.org/10.60501/tdp.2025.2.110531



Isabell Diekmann

Einleitung: Konzeptionelle Herausforderungen

Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit sowie antimuslimischer Rassismus
sind spéatestens seit dem 11. September 2001 zunehmend Bestandteil sozial-
wissenschaftlicher Forschung. Diese zeigt, dass Islam- und Muslim*innen-
feindlichkeit sowie antimuslimischer Rassismus nach wie vor grofie Pro-
bleme in Deutschland darstellen. Dies manifestiert sich unter anderem in
weit verbreiteten Vorurteilen gegeniiber Muslim*innen und dem Islam in der
nicht-muslimischen Dominanzgesellschaft (Zick 2021; Diekmann & Janzen
2024), in der Diskriminierung von Muslim*innen in vielen gesellschaftli-
chen Bereichen, etwa auf dem Arbeitsmarkt (Fernandez Reino et al. 2022;
Weichselbaumer 2020), und in trauriger Regelmafligkeit auch in Gewalt-
taten gegeniiber Muslim*innen und islamischen Einrichtungen wie etwa
Moscheen. Dass Muslim*innen in Deutschland von Marginalisierung und
Diskriminierung betroffen sind, ist unbestreitbar. Aushandlungsprozesse um
gesellschaftliche Teilhabe manifestieren sich etwa in Diskussionen um die
Zugehorigkeit von Muslim*innen und dem Islam zu Deutschland auf poli-
tischer Ebene, Moscheebauten, Muezzinrufe, Kopftuchverbote, die Einfiih-
rung islamischen Religionsunterrichts etc. Forschung im Phinomenbereich
zeigt, dass islam- und muslim*innenfeindliche Einstellungen in bestimmten
demographischen Gruppen, etwa unter Ostdeutschen, Alteren oder Niedrig-
gebildeten, besonders ausgeprigt sind (Zick 2021), generell aber ein gesamt-
gesellschaftliches Problem darstellen. Islam- und muslim*innenfeindliche
Einstellungsmuster finden sich beispielsweise auch schon bei Jugendlichen
und jungen Erwachsenen (Janzen & Ahrens 2022).

Das Phénomen wird jedoch oft undifferenziert betrachtet, was sich nicht
zuletzt auf terminologischer Ebene widerspiegelt: Im Phianomenbereich hat
sich heutzutage eine Vielzahl unterschiedlicher Begriffe (mehr oder weniger
stark) etabliert. Im deutschsprachigen Diskurs sind dies Termini wie Islam-
feindlichkeit, Islam(o)phobie, Muslim*innenfeindlichkeit, Antimuslimismus
oder antimuslimischer Rassismus. Am Beispiel dieses Sammelsuriums an Be-
grifflichkeiten im Phanomenbereich werden bereits zwei Unschirfen deut-
lich.

Zum einen werden auf begrifflicher und konzeptioneller Ebene Adres-
sat*innen von Feindlichkeit durcheinandergebracht. Muslim*innen- und Is-
lamfeindlichkeit' werden beispielsweise haufig unter dem Oberbegriff Is-
lamophobie diskutiert, der unter anderem aufgrund seiner sprachlichen

1 In diesem Beitrag spreche ich von Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit, da diese
Begriffe zum einen weit verbreitet sind und zum anderen die unterschiedlichen Adres-

104



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

Fokussierung auf den Islam, aber auch aufgrund seines pathologisierenden
Charakters unzureichend ist. Durch die Subsumierung zweier Phinomene
unter eine Definition kommt es zu Vermischungen und Unscharfen, wie etwa
im Fall von Bleichs Definition von Islamophobie als ,indiscriminate negative
attitudes or emotions directed at Islam or Muslims“ (Bleich 2011, 1582). Und
auch die Islamophobie-Definition des Runnymede Trust von 1997 vermischt
den Islam und Muslim*innen als Adressat*innen von Feindlichkeit und Dis-
kriminierung, wenn formuliert wird, dass ,[t]he term Islamophobia refers to
unfounded hostility towards Islam. It refers also to the practical consequen-
ces of such hostility in unfair discrimination against Muslim individuals and
communities, and to the exclusion of Muslims from mainstream political and
social affairs (Conway 1997, 4).

Es fehlt also sowohl im &ffentlichen als auch im wissenschaftlichen Dis-
kurs eine klare Unterscheidung zwischen Einstellungen gegeniiber Men-
schen, die tatsachlich oder vermutet einer bestimmten Religion angehdren
(in diesem Fall: Muslim*innen) und Einstellungen gegentiber der Religion
als solcher (in diesem Fall: Islam). Konkret geht es folglich um die Frage, ob
es empirisch einen Unterschied gibt zwischen Islamfeindlichkeit, verstanden
als feindliche Haltungen gegentiber der Religion des Islams, und Muslim *in-
nenfeindlichkeit, verstanden als feindliche Haltungen gegeniiber Muslim*in-
nen bzw. denen, die als Muslim*innen wahrgenommen werden.

Zum anderen konnen konzeptionelle Unscharfen und unterschiedliche
Forschungstraditionen im Zusammenhang mit dem Konzept des antimusli-
mischen Rassismus konstatiert werden. Die anderen zuvor genannten Be-
griffe und Konzepte sind, wie bereits in der Definition von Bleich (2011) deut-
lich wurde, eher auf der individuellen Einstellungsebene verortet und stehen
damit wissenschaftlich in der Tradition der Vorurteilsforschung. Dies zeigt
sich nicht zuletzt daran, dass Begriffe wie Islamophobie letztendlich als Aus-
kopplungen von Begriffen wie Xenophobie entstanden sind, um neu iden-
tifizierte Konfliktlinien auch auf terminologischer Ebene prazise(r) abbilden
zu konnen (Leibold & Kithnel 2003). Forschung zu antimuslimischem Rassis-
mus hingegen fokussiert vor allem die strukturelle Ebene. Die beiden For-
schungstraditionen suggerieren mitunter einen Antagonismus zwischen in-
dividueller und struktureller Ebene, der nicht selten mit der Nichtbeachtung
der jeweils anderen Perspektive einhergeht. Dieser vermeintliche Gegensatz
soll zu Gunsten eines integrativen Verstandnisses des Phdnomens aufgelost
werden.

sat*innen, um die es hier gehen soll, besonders gut sprachlich hervorheben und gegen-
iberstellen.

105



Isabell Diekmann

Das Ziel dieses Beitrags ist es, die zentralen Konzepte im Phidnomen-
bereich niher zu bestimmen und zu entwirren, um der aktuell herrschenden
Uniibersichtlichkeit theoretisch und empirisch mit einer Systematisierung zu
begegnen. Dieser Anspruch soll iiber zwei Wege eingeldst werden. Zum ei-
nen werde ich darlegen, inwiefern sich Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit
mit Blick auf die Adressat*innen der Feindlichkeit unterscheiden bzw. inwie-
fern diese nicht identisch sind. Dazu prasentiere ich einen zusammenfassen-
den Uberblick iiber die Ergebnisse meiner empirischen Analyse zur Diffe-
renzierung von Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit (vgl. hierzu Diekmann
2023). Des Weiteren werden Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit zu einem
anderen prominenten Konzept im Phénomenbereich — dem antimuslimi-
schen Rassismus - in Beziehung gesetzt. Individuelle und strukturelle Ebene
werden in diesem Beitrag allerdings nicht als unverséhnlich und sich diame-
tral entgegengesetzt verstanden. Stattdessen bemiihe ich mich um einen kon-
struktiven, integrativen Zugang, der Rassismusforschung und Vorurteilsfor-
schung miteinander verbindet, denn beide Ansétze liefern wertvolle Impulse
und Perspektiven und kénnen voneinander profitieren.

Religion vs. Menschen als Adressat*innen:
Differenzierung von Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit

Gibt es einen Unterschied zwischen Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit
und wenn ja, wie sieht dieser aus? Wie eingangs bereits erldutert, werden
die beiden Begriffe im 6ffentlichen Diskurs haufig synonym verwendet. Im
wissenschaftlichen Diskurs geschieht dies ebenfalls, wie etwa die Definitio-
nen von Bleich (2011) und Conway (1997) gezeigt haben. Auch im Rahmen
der Studien zur Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit von Wilhelm
Heitmeyer und Kolleg*innen kann abgelesen werden, dass ein reflektierter
und differenzierender Blick auf die verwendete Terminologie lange Zeit Man-
gelware war: Obwohl explizit Menschenfeindlichkeit erforscht wurde, wurde
die Muslim*innen betreffende Facette viele Jahre als Islam(o)phobie oder Is-
lamfeindlichkeit bezeichnet (Heitmeyer 2012). Gleichzeitig gibt es Pladoyers
von Wissenschaftler*innen fiir trennschérfere Konzepte (Pfahl-Traughber
2012) und fir eine Differenzierung von Religion und Menschen, etwa aus
menschenrechtlicher Perspektive (Bielefeldt 2012). Was zunachst wie Haar-
spalterei wirken mag, kann weitreichende Folgen haben. So konnten wir uns
z.B. fragen, ob Menschen, die Vorurteile gegeniiber dem Islam haben, diese
auch auf Muslim*innen projizieren und ihnen gegeniiber distanzierend oder

106



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

diskriminierend auftreten oder ob es eine starkere Trennung zwischen islam-
und muslim*innenbezogenen Vorurteilen gibt und Einstellungen gegeniiber
der Religion bei dieser verharren und sich nicht weiter auf das Verhalten ge-
geniiber Muslim®*innen auswirken.

Der Mangel an Trennscharfe im Kontext von feindlichen Einstellungen
gegeniiber dem Islam und gegeniiber Muslim*innen beschrankt sich nicht
nur auf terminologische Fragen und theoretische Definitionen, sondern
zeigt sich auch bei der Operationalisierung dieser Konzepte in quantitati-
ver empirischer Forschung. Es gab mehrere Versuche, ,Islamophobie®-Ska-
len zu etablieren, aber die meisten Ansétze scheitern daran, Einstellungen
gegeniiber der Religion des Islams und gegeniiber Muslim*innen zu entwir-
ren — beispielsweise die Skala zu Islamoprejudice (Imhoff & Recker 2012),
die Islamophobia Scale (Lee et al. 2013), der Attitude toward Muslim Proxim-
ity Index (Brockett et al. 2009) oder aus der Perspektive der Betroffenen die
Perceived Islamophobia Scale (Kunst et al. 2013). Die Tripartite Islamophobia
Scale ist eines der wenigen Messinstrumente, das explizit zwischen feindli-
chen Einstellungen gegeniiber dem Islam und gegeniiber Muslim*innen un-
terscheidet (Uenal et al. 2021).

Es ist iiberraschend, dass sozialwissenschaftliche Forschung, die darauf
abzielt, soziale Probleme zu verstehen, weitgehend auf eher ungenaue, un-
differenzierte und unzureichende Messinstrumente fir ein so bedeutsames
Phanomen wie Islam-/Muslim*innenfeindlichkeit zuriickgreift, ohne sich ge-
nauer auf die tatsdchlichen Adressat*innen der Feindlichkeit zu konzentrie-
ren. Dieser unzureichend differenzierte Ansatz fithrt nicht nur zu Problemen
beim Vergleich empirischer Studien, sondern behindert auch ein umfassen-
des Verstindnis des Phianomens und seiner Auswirkungen. Letzteres ist be-
sonders problematisch, weil frithere Forschungen bereits die negativen Fol-
gen wahrgenommener Diskriminierung fiir die Betroffenen gezeigt haben,
z.B. fiir ihre geistige und koérperliche Gesundheit (Pascoe & Smart Richman
2009).

Empirisch gibt es bisher nur wenige Studien, die eine Differenzierung der
Adressat*innen (Islam, Muslim*innen) im Kontext feindlicher Einstellungen
untersucht haben (Diekmann 2020; Uenal 2016). Meine Studie ist die erste
systematische empirische Analyse zur Differenzierung von Islam- und Mus-
lim*innenfeindlichkeit (zur ausfithrlichen Beschreibung der Studie und ihrer
Methodik vgl. Diekmann 2023). An dieser Stelle werden daher die Ergebnisse
dieser empirischen Untersuchung tiberblicksartig wiedergegeben.

Orientiert habe ich mich in meiner Forschung an den folgenden drei Leit-
fragen:

107



Isabell Diekmann

1. Differenzierung: Konnen wir statistisch zwischen Islam- und Muslim*in-
nenfeindlichkeit unterscheiden?

2. Prdvalenz: Gibt es Unterschiede in der Verbreitung von Islam- und Mus-
lim*innenfeindlichkeit?

3. Assoziationen: Unterscheiden sich Deutungsrahmen zu den Begriffen Is-
lam und Muslim*innen bei den Respondent*innen?

Meine Daten basieren auf einem Onlinesurvey unter Nicht-Muslim*innen
(n = 497). Das Forschungsdesign folgt dabei einer experimentellen Logik
(faktorieller Survey): Die Befragten wurden randomisiert einer von drei un-
terschiedlichen Fragebogenversionen zugeteilt. Fragebogenversion A enthalt
Fragen zum Islam. In Fragebogenversion B sind inhaltlich dieselben Fragen
und Items enthalten, jedoch mit verandertem Wording. Nun beziehen sich
die Fragen und Items auf Muslim*innen. Da den Respondent*innen in bei-
den Fragebogenversionen nicht bewusst war, dass es eine alternative Ver-
sion gibt, kann dieses Design als Experimental-Kontrollgruppen-Design
verstanden werden. Die dritte Fragebogenversion C enthélt schliefilich alle
Items sowohl mit dem Wording Islam (C-I) als auch mit dem Wording Mus-
lim~innen (C-M), sodass die Befragten bewusst entscheiden kénnen, ob sie
identische oder unterschiedliche Bewertungen vornehmen, den Islam und
Muslim*innen also beispielsweise als gleichermafien bedrohlich einschéatzen.
Dieses innovative Design ermdglicht erstmals einen direkten Vergleich des
Ausmafes feindlicher Einstellungen gegeniiber dem Islam einerseits und ge-
gentiber Muslim*innen andererseits. Die Arbeit ldsst sich entlang der dreitei-
ligen Fragestellung in drei Analyseschritte gliedern:

1. Differenzierung: Mit Hilfe einer Hauptkomponentenanalyse und einer
konfirmatorischen Faktorenanalyse wurden zunichst unterschiedliche
Dimensionen ermittelt und es wurde iiberpriift, ob eine zweifaktorielle Lo-
sung mit den Dimensionen Islamfeindlichkeit und Muslim *innenfeindlich-
keit die vorliegenden Daten besser abbildet als eine einfaktorielle Losung.
Dariiber hinaus wurden anhand unterschiedlicher Regressionsmodelle
variierende Préadiktoren und Effekte von Islam- und Muslim*innenfeind-
lichkeit ermittelt.

2. Privalenz: Anhand von Mittelwertvergleichen wurde untersucht, ob die
Zustimmungswerte zu islam- und muslim*innenbezogenen Items signi-
fikant voneinander abweichen. Mit anderen Worten: Unterscheidet sich
das Ausmafl der Islamfeindlichkeit vom Ausmaf} der Muslim*innenfeind-
lichkeit?

108



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

3. Assoziationen: Im dritten Analyseschritt wurden Assoziationen zum Islam
und zu Muslim*innen frequenz- und valenzanalytisch ausgewertet. Dabei
ging es um die Auswertung von Assoziationen und die Identifikation von
divergierenden oder tiberlappenden Themenfeldern.

Die Ergebnisse der Studie sind vielschichtig. Die Hauptkomponentenanalyse
ergibt eine zweifaktorielle Losung. Sie legt nahe, dass die islambezogenen
Items sich unter dem einen, die muslim*innenbezogenen Items unter dem
anderen ,Sammelbegrift* — das heif3t Islam- und Muslim *innenfeindlichkeit —
zusammenfassen lassen. Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit sind demnach
als unterschiedliche Komponenten zu begreifen. Gleichzeitig korrelieren
diese beiden Komponenten erwartungsgemafl miteinander. Die konfirmato-
rische Faktorenanalyse bestitigt diesen ersten Eindruck. Das zweifaktorielle
Modell bildet die vorliegenden Daten besser ab als das einfaktorielle Modell.
Auch die Analyse der unterschiedlichen Pradiktoren kann als Indikator fiir
eine notwendige Differenzierung von Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit
angesehen werden, denn hier zeigen sich sowohl mit Blick auf die Pradikto-
ren Kontakt, allgemeine Religionskritik und Geschlecht als auch mit Blick
auf die Korrelationen zwischen feindlichen Einstellungen und Verhaltensin-
tentionen gegeniiber Muslim®*innen unterschiedliche Muster fur Islam- und
Muslim*innenfeindlichkeit: Im Fall der Islamfeindlichkeit stellt die allge-
meine Religionskritik einen wichtigeren Pradiktor dar als Kontakt zu Mus-
lim*innen. Dies liegt nahe, da es sich beim Islam, anders als bei Muslim*in-
nen, um eine Religion handelt. Fiir Muslim*innenfeindlichkeit hingegen sind
beide Pradiktoren — Kontakt zu Muslim*innen und allgemeine Religionskri-
tik — dhnlich relevant. Die zwischenmenschliche Ebene in Form von Kontakt
gewinnt hier also an Bedeutung. Des Weiteren hiangt Muslim*innenfeind-
lichkeit starker mit Verhaltensintentionen gegeniiber Muslim*innen zusam-
men als Islamfeindlichkeit dies tut. Auch die Variable Geschlecht unterstiitzt
eine differenzierte Betrachtung von Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit:
Das Geschlecht der Befragten spielt fiir islamfeindliche Einstellungen tiber-
haupt keine Rolle, wohingegen der Zusammenhang zwischen Geschlecht
und muslim*innenfeindlichen Einstellungen durchweg hochsignifikant ist.
Frauen sind in signifikant geringerem Mafle als Manner muslim*innenfeind-
lich eingestellt. Erklart werden konnten diese divergierenden Zusammen-
hange moglicherweise durch die Rolle patriarchaler Strukturen in Religionen
im Allgemeinen und im Islam im Speziellen oder durch die geschlechterspe-
zifische Qualitit von Kontakten zu Muslim*innen. Dies sind jedoch nur erste
Spekulationen, die weitere Forschung in diesem Bereich anregen kénnen.

109



Isabell Diekmann

Der Vergleich des Ausmafies islam- und muslim*innenfeindlicher Einstel-
lungen im zweiten Analyseschritt zeigt fiir nahezu alle 18 Items (sowohl im
Vergleich A und B als auch im Vergleich C-I und C-M), dass der Islam signi-
fikant negativer bewertet wird als Muslim*innen. Das heif3t, der Islam wird
beispielsweise als bedrohlicher, frauenfeindlicher oder riickstandiger wahr-
genommen als Muslim*innen. Meine Studie konnte erstmals einen solchen
direkten Vergleich vornehmen und zeigen, dass das Wording (Islam/Mus-
lim*innen) eine enorme Bedeutung fiir das Ausmafl der Zustimmung zu ei-
nem Item hat. Dass der Islam negativer bewertet wird als Muslim*innen, ist
wenig verwunderlich, denn bekannte Vorurteilsreduzierungsstrategien be-
ziehen sich auf Menschen und funktionieren tiber Kontakte oder Verschie-
bungen von Kategorisierungen. Entsprechende Mechanismen sind in dieser
Form fir den Islam kaum méglich; er bleibt als Religion abstrakt. Auch ne-
gativere mediale Bilder des Islams konnten als Ursache fiir seine negativere
Bewertung infrage kommen.

Die Auswertung der Assoziationen schliefilich zeigt, dass unterschied-
liche Themenfelder, Referenzobjekte und Evaluationen mit dem Islam und
mit Muslim*innen einhergehen. Wahrend mit dem Islam primér religions-
und konfliktbezogene Aspekte assoziiert werden, beziehen sich die Deu-
tungsrahmen bei Muslim*innen u.a. auf Aspekte der Migration/Integration
und (Nicht-)Zugehorigkeit, auf personliche Erfahrungen und Kontakte und
auf positive Aspekte wie Gastfreundschaft und Offenheit. Selbstverstiandlich
gibt es Uberlappungen; tendenziell lasst sich allerdings beobachten, dass es
fur Muslim*innen vielfaltigere Assoziationen gibt als fiir den Islam und dass
diese iiber religionsbezogene Aspekte hinausgehen. Auch sind die Assozia-
tionen zu Muslim*innen deutlich positiver und stehen weniger im Zusam-
menhang mit Gewalt und Bedrohung. Muslim*innen scheinen den Befragten
iiberdies ndher zu sein als der Islam, denn trotz der expliziten Frage nach dem
Islam bzw. Muslim*innen in Deutschland finden sich fiir den Islam auffallig
haufig internationale Referenzen, wohingegen Muslim*innen eher innerhalb
Deutschlands verortet werden — auch wenn sie von vielen Befragten als Mi-
grant*innen wahrgenommen werden. Die Begriffe Islam und Muslim*innen
konnen auf manifester Ebene nicht als austauschbar gelten, wenn derart ab-
weichende Assoziationen fiir diese Begriffe vorliegen und dies potentiell zu
den zuvor beschriebenen unterschiedlichen Bewertungen fiihrt.

Alle Ergebnisse meiner Studie sprechen fiir eine differenzierte Betrach-
tung von Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit. Unterstiitzung finden diese
Ergebnisse auch im aktuellen Religionsmonitor der Bertelsmann Stiftung
(Diekmann & Janzen 2024): Die reprasentativen Daten des Religionsmoni-
tors zeigen entsprechende Muster, die die Idee von zwei unterschiedlichen

110



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

Phianomenen, die miteinander zusammenhéangen, aber eben nicht identisch
sind, starken.

Feindlichkeit vs. Rassismus: Uberwindung des Dualismus
von individueller und struktureller Ebene

Nachdem gezeigt wurde, dass eine synonyme Nutzung der Begriffe bzw. die
Austauschbarkeit der Konzepte Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit empi-
risch nicht haltbar ist, geht es nun um eine weitere Differenzierung. Diese
bezieht sich jedoch weniger auf die Adressat*innen, sondern vielmehr auf
die Betrachtungsebene®, genauer: Inwiefern sind Islam- und Muslim*innen-
feindlichkeit und antimuslimischer Rassismus mit Blick auf die individuelle
und die strukturelle Ebene voneinander abzugrenzen? Vorurteile und Feind-
lichkeit beziehen sich in der Regel auf die individuelle Einstellungsebene. Die
Genese und Pravalenz individueller Einstellungen zu untersuchen ist wich-
tig, allerdings ist ein Verhaften auf der individuellen Ebene oftmals nicht
ausreichend, denn Vorurteile sind eng verwoben mit strukturellem Rassis-
mus. Sie beziehen sich auf kollektive (rassistische) Wissensbestande, welche
wiederum gekoppelt sind mit der Sozialstruktur und so stabilisiert werden
(El-Mafaalani 2021). Schauen wir uns dies fiir den antimuslimischen Rassis-
mus einmal genauer an.

Antimuslimischer Rassismus steht anders als Islam- und Muslim*in-
nenfeindlichkeit nicht in der Tradition der Vorurteilsforschung, sondern
nimmt eine andere Perspektive ein und steht damit gewissermaflen fiir eine
andere ,Schule® (Hafez 2017). Wihrend Islam- und Muslim*innenfeindlich-
keit zumeist als Einstellungen auf individueller Ebene verstanden werden,
beziehen sich Vertreter*innen des Konzepts des antimuslimischen Rassismus
wie Iman Attia oder Yasemin Shooman in Anlehnung an die kritische Ras-
sismusforschung und die postkoloniale Theorie auf die strukturelle Ebene.
Antimuslimischer Rassismus wird nicht verstanden als ein individuelles ,Be-
wusstseinsproblem, sondern als ein diskursiv konstituiertes soziales Verhalt-
nis“ (Biskamp 2016, 57). Im Gegensatz zu feindseligen Einstellungen, die als
individuelle Reaktionen auf gesellschaftliche Umstidnde betrachtet werden

2 Allerdings fallt auch im Diskurs zu antimuslimischem Rassismus eine Vermischung
von Adressat*innen auf, die sich in der gelegentlichen Verwendung des Begriffs antiisla-
mischer Rassismus duflert. In Originalzitaten wird dieser Terminus beibehalten. Es ist
aber davon auszugehen, dass jeweils antimuslimischer Rassismus gemeint ist.

111



Isabell Diekmann

konnen, wird antimuslimischer Rassismus selbst als Strukturmerkmal auf-
gefasst (Attia 2013), genauer gesagt als Ausdruck eines sozialen Dominanz-
verhaltnisses.

,Beim Rassismus handelt es sich [...] nicht einfach um individuelle Vor-
urteile, sondern um die Legitimation von gesellschaftlichen Hierarchien,
die auf der Diskriminierung der so konstruierten Gruppen basieren.
In diesem Sinn ist Rassismus immer ein gesellschaftliches Verhiltnis.*
(Rommelspacher 2009, 29)

Im Zentrum von (antimuslimischem) Rassismus stehen also Machtverhalt-
nisse innerhalb einer Gesellschaft, die bestimmte Gruppen bevorzugen und
andere benachteiligen. Rassistische Praktiken dienen der Legitimierung und
Fortfihrung dieser Machtstrukturen. Dabei spielen Prozesse wie Naturali-
sierung, Homogenisierung, Polarisierung und Hierarchisierung eine zentra-
le Rolle (Rommelspacher 2009, 29). Der Fokus liegt weniger auf individuel-
len Vorurteilen, sondern vielmehr auf der Rechtfertigung gesellschaftlicher
Hierarchien basierend auf sozial konstruierten Gruppen (ebd.). Diese Grup-
pen werden entlang eines tatsichlich vorhandenen oder angenommenen
Merkmals, etwa der Religionszugehorigkeit, definiert und als natiirliche En-
titaten betrachtet, die anderen Gruppen diametral gegeniiberstehen. Die Dar-
stellung dieser Gruppen als natiirlich gegeben und unumstéfilich dient der
Legitimierung von Privilegien, sodass bestehende Machtverhaltnisse weiter-
hin aufrechterhalten werden (Dominanz) (Attia 2013):

,In essenzialisierender Weise wird der Islam also als unterscheidendes
Merkmal betont, indem verschiedenste Phinomene, Verhaltensweisen
und Verhiltnisse mit dem Islam begriindet werden in einer Weise, die Be-
ziehungen zwischen den dichotomisierten Gruppen und die Komplexitit
der Situation insgesamt ignoriert werden. Diese Simplifizierung hat eine
Funktion, namlich sich aus der Verantwortung zu ziehen, um weiterhin
von jenen Privilegien, die mit der Essenzialisierung einhergehen, zu pro-
fitieren. (ebd., 11)

Islam-/Muslim*innenfeindlichkeit (Einstellungen) und antimuslimischer
Rassismus (gesellschaftliches Verhaltnis) sind auf unterschiedlichen Ebenen
angesiedelt, jedoch eng miteinander verflochten. Die individuelle und die
strukturelle Ebene kénnen nicht vollig unabhéngig voneinander betrachtet
werden, da es durchaus Berithrungspunkte und wechselseitige Einfliisse gibt.
Individuelle Einstellungen entstehen nicht im luftleeren Raum ohne Bezug

112



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

zu vorherrschenden rassistischen und diskriminierenden Strukturen. Vor-
urteile konnen zu Stigmatisierung und Diskriminierung fithren bzw. eine
mafigebliche Vorbedingung fiir Diskriminierung darstellen, da sie Ungleich-
wertigkeitsvorstellungen manifestieren und Machtverhaltnisse legitimieren
(Zick et al. 2011). Gleichzeitig haben Diskriminierungspraxen und struktu-
reller Rassismus das Potential, bestehende Vorurteile weiter zu verfestigen
und zu reproduzieren. Aktuelle Forschung zum Thema zeigt beispielsweise,
dass antirassistische Narrative das Potential haben, muslim*innenfeindliche
Einstellungen und Verhaltensintentionen zu reduzieren (Diekmann & Janzen
2024).

Die Bezeichnung antimuslimischer Rassismus ist nicht unumstritten. Kri-
tiker*innen fragen nach der Legitimitit der Verwendung des Rassismus-Be-
griffs im Zusammenhang mit Muslim*innen, da das konstituierende Merk-
mal hier Religion und kein (vermeintlich) biologisches Merkmal (,Rasse’) ist.
In dieser Argumentation basiert Rassismus auf vermeintlich biologisch de-
terminierten, das heif3t ,naturgegebenen’ und ,unumstéfilichen’ Unterschie-
den zwischen Gruppen. Aufgrund dieser Verengung des Rassismuskonzepts,
das in Deutschland historisch sehr aufgeladen ist, wurde der Rassismus-
begriff — anders als das englische race — lange Zeit vermieden. Stattdessen
wurde mit Begriffen wie Fremdenfeindlichkeit gearbeitet (Sinanoglu & Polat
2023). Fremdenfeindlichkeit ist allerdings erneut ein Begriff aus der Vor-
urteilsforschung, der vor allem ein individuelles Feindschaftsverhaltnis be-
tont. Ein solches Verstdndnis greift fiir Rassismus als Strukturmerkmal zu
kurz:

»[...] racism should not be seen as about individuals with bad attitudes
[...], not because such individuals do not exist (they do) but because such
a way of thinking underestimates the scope and scale of racism, thus leav-
ing us without an account of how racism gets reproduced” (Ahmed 2012,
44).

Die aktuellere Rassismusforschung hat ein breiteres Verstindnis von Ras-
sismus und bezieht sich auf das Zusammenleben von Angehérigen der Do-
minanzgesellschaft und Marginalisierten mit besonderem Fokus auf die
Macht- und Ressourcenverteilung (Mecheril & Scherschel 2009). In der Ras-
sismusforschung geht es also vor allem um das hierarchisch strukturierte
Verhéltnis von dominanter und marginalisierter Gruppe und um die Legi-
timierung eines unterschiedlichen Zugangs zu 6konomischen, politischen,
gesellschaftlichen und kulturellen Ressourcen. Rassismus ist dann als soziale
Praxis zu verstehen, welche sich immer wieder auf ,natiirliche’ Begebenhei-

113



Isabell Diekmann

ten beruft, letztendlich aber das Resultat von Definitionsprozessen und sozial
konstruierten Kategorien ist (ebd.). Als Indikator fiir die vorangeschrittene
Etablierung eines breiteren Verstdndnisses von Rassismus in der Bevolke-
rung in Deutschland kénnen die Ergebnisse der Auftaktstudie zum Natio-
nalen Diskriminierungs- und Rassismusmonitor (NaDiRa) des Deutschen
Zentrums fiir Integrations- und Migrationsforschung (DeZIM) interpretiert
werden: Etwa 90 Prozent der Befragten stimmen der Aussage zu, dass es
Rassismus in Deutschland gibt (DeZIM 2022). In diesem breiteren, nicht aus-
schliefSlich biologistischen Verstdndnis von Rassismus kénnen dann auch
Muslim*innen oder als muslimisch Markierte von Rassismus betroffen sein.
Shooman (2014) schreibt dazu:

,Aus einer dominanten gesellschaftlichen Position heraus werden sie un-
abhingig von einem individuellen Glaubensbekenntnis als eine homo-
gene und quasi-natiirliche Gruppe in bindrer Anordnung zu weiflen
christlichen/atheistischen Deutschen bzw. Europdern konstruiert und
mit kollektiven Zuschreibungen versehen; es wird ein Wissen iiber sie
und ihr Wesen als Gruppe erzeugt, und sie gelten anhand verschiedener
Merkmale als ,identifizierbar‘ (Shooman 2014, 64f.)

Begriffe wie Kultur oder Religion haben in heutigen rassistischen Weltbil-
dern also eine dhnliche Funktion wie der biologistische ,Rasse’-Begriff:

LAuch der gegenwirtige antiislamische Rassismus funktioniert nach der
altbekannten rassistischen ,Logik’, nutzt aber vermehrt kulturalistische
Argumentationen. ,Ethnie’ oder ,Kultur‘ dienen als Ersatzbegriffe fiir ei-
nen diffamierten genetischen ,Rasse‘begriff und versuchen, den darin
zugrunde liegenden Macht- und Herrschaftsanspruch zu verschleiern.®
(Merz 2015, 372)

Aus diesem Grund wird auch von einer ,Rassifizierung® von Muslim*innen
gesprochen (Shooman 2014, 81). Dieser Prozess bezieht sich auf Differenz-
konstruktionen, die entlang von Differenzlinien wie Kultur oder Religion ein
Wir vs. die Anderen® herstellen und festigen (auch verhandelt unter dem Be-
griff Othering, vgl. hierzu Logeswaran 2023). Oftmals ist im Kontext dieses
kulturellen Rassismus auch die Rede von ,Neo-Racism® (Balibar 1991, 17)
oder einem ,Rassismus ohne ,Rassen (Hall 1989, 913). Die Forschung zu
antimuslimischem Rassismus kann somit im Bereich der rassismuskritischen
Forschung verortet werden. Dass (auch) Muslim*innen von Rassismus be-
troffen sein konnen, scheint sich mittlerweile auch als kollektives Wissen

114



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

in grofleren Teilen der deutschen Gesellschaft etabliert zu haben, wie die
NaDiRa-Auftaktstudie zeigt (DeZIM 2022).

Es wurde deutlich, dass Islam-/Muslim*innenfeindlichkeit wie auch
antimuslimischer Rassismus weit verbreitete Begriffe sind, die jedoch fiir
unterschiedliche Konzepte und Forschungstraditionen stehen und nicht ver-
wechselt werden sollten. Ich pladiere dafiir, beide Forschungsstrange zusam-
menzudenken und nicht von sich diametral und unvereinbar gegeniiberste-
henden Ansitzen auszugehen, sondern vielmehr von einem Zusammenspiel
feindlicher Einstellungen und rassistischer Gesellschaftsstrukturen. Islam-
und Muslim*innenfeindlichkeit hdngen eng mit antimuslimischem Rassis-
mus zusammen, sind ein elementarer Bestandteil desselben, stehen jedoch
fir eine andere Perspektive: Islam-/Muslim*innenfeindlichkeit sind auf der
individuellen Einstellungsebene zu verorten und nehmen eher weniger ge-
samtgesellschaftliche Strukturen und Machtverhiltnisse in den Blick. Letzt-
endlich manifestiert sich an diesem Beispiel die in der Soziologie bekannte
Problematik der Verbindung von Mikro- und Makroebene:

,Es muf} [sic!] firr die Losung der Aufgaben der Soziologie — die Erkla-
rung sozialer Zusammenhange und Prozesse — eine Verbindung zwischen
den Strukturen der Gesellschaft und dem Handeln der Menschen geben®
(Esser 1999, 5).

Was hier als Handeln bezeichnet wird, lasst sich in der Ungleichheitsfor-
schung auch als Identitdtskonstruktionen beschreiben (Winker & Degele
2009, 18). Beide hier diskutierten Forschungstraditionen sind wichtige An-
sitze und Impulse fir die Erforschung von religionsbezogener Diskrimi-
nierung und Ungleichheit. Die unterschiedlichen Ebenen - individuell und
strukturell — wirken wechselseitig aufeinander ein. Konkret versteht dieser
Beitrag antimuslimischen Rassismus als ein System, rassistische Strukturen
und Diskurse, in denen Muslim*innen oder als solche Wahrgenommene dis-
kriminiert und als ,anders‘ markiert werden. Fin entscheidendes Zahnrad in
diesem Gefiige (neben anderen) stellen gegen Muslim*innen und den Islam
gerichtete Vorurteile dar. Diese wirken auf individueller Ebene an der Le-
gitimation und Reproduktion bestehender Hierarchien und Ungleichheiten
mit. Gleichzeitig sind gegen den Islam und gegen Muslim*innen gerichtete
feindliche Einstellungen in ihrer Genese nicht unabhangig von rassistischen
Strukturen (z.B. Wissensbestinden) zu verstehen, denn sie werden inner-
halb dieser reproduziert. Dieser Argumentation folgend kénnen Islamfeind-
lichkeit, verstanden als feindliche Einstellungen gegeniiber der Religion des
Islams, und Muslim*innenfeindlichkeit, verstanden als feindliche Einstellun-

115



Isabell Diekmann

gen gegeniiber Menschen aufgrund ihres tatsachlichen oder zugeschriebenen
muslimischen Glaubens, als zwei Sdulen im Rahmen des antimuslimischen
Rassismus verstanden werden, der hier als gesellschaftliches Verhaltnis ge-
dacht wird. Beide Perspektiven schlieen sich nicht aus, sondern kénnen
sich fiir ein tiefergehendes Verstdndnis des Phanomens sinnvoll ergénzen.

Diskussion: Theoretische, methodologische und handlungspraktische
Implikationen

Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit sind nach wie vor weit verbreitet in
der deutschen Gesellschaft. Ziel einer Gesellschaft, die von Vielfalt und Inter-
kulturalitit gepragt ist, sollte es sein, Vorurteile und Rassismen zu erkennen
und abzubauen. Ein erster Schritt auf diesem Weg ist die wissenschaftliche
Auseinandersetzung mit entsprechenden Phianomenen. Elaborierte Konzepte
und prézise Messinstrumente sind essentiell, um den Status Quo zu erfassen
und bearbeiten zu konnen. Trennscharfe Definitionen und angemessene Ope-
rationalisierungen sind ,[r]elevant [...] fiir die verstehende Sozialwissenschaft
und Praventionsarbeit, die sich zum Ziel setzen, Aussagen iiber die Qualitét
sozialer Konflikte zu treffen und Lsungsvorschlige anzubieten® (Logvinov
2017, 3). Dieser Beitrag hat gezeigt, dass zukiinftig an einer differenzierteren
wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Islam- und Muslim*innenfeind-
lichkeit und antimuslimischem Rassismus sowie an der Anerkennung ihrer
Verwobenheit und Mehrdimensionalitit kein Weg vorbeifiihrt.

Schauen wir zunéchst auf die Differenzierung von Islam- und Muslim*in-
nenfeindlichkeit. Die Ergebnisse sprechen fiir eine konzeptionelle Nach-
justierung in dem Sinne, dass Einstellungen gegeniiber dem Islam und ge-
geniiber Muslim*innen nicht als identisch verstanden und beide nicht in
unauflosbarer Abhéngigkeit zueinander konstruiert werden sollten. Eine un-
differenzierte parallele Benennung von feindlichen Einstellungen gegentiber
dem Islam und gegeniiber Muslim*innen, die mitunter bereits an eine syn-
onyme Verwendung bzw. an eine vollstandige Austauschbarkeit der Begriffe
grenzt, greift vor dem Hintergrund der offengelegten Mehrdimensionalitat
des Phianomens zu kurz. Um das Phéanomen in all seinen Dimensionen zu
verstehen und zu erfassen, ist es notwendig, anzuerkennen, dass die Adres-
sat*innen von Feindlichkeit im Phanomenbereich variieren kénnen: Vorur-
teile konnen sich sowohl auf den Islam als Religion als auch auf Menschen
mit tatsdchlichem oder zugeschriebenem muslimischen Glauben beziehen.
Beides hangt zusammen, ist jedoch nicht identisch.

116



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

Aus dieser Erkenntnis ergibt sich die Notwendigkeit einer Auseinander-
setzung mit methodologischen Konsequenzen. Die Ergebnisse zeigen deut-
lich, dass Items unterschiedlich bewertet werden, je nachdem ob sie sich
wortlich auf den Islam oder auf Muslim*innen beziehen. Dieses Wissen er-
fordert eine erhohte Sensibilitit bei der Auswahl der Items zur Messung von
Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit. Muslim*innenbezogene Items zu nut-
zen und das zu messende Konstrukt Islamfeindlichkeit zu nennen (oder um-
gekehrt), ignoriert, dass es einen feinen Unterschied zwischen Islam- und
Muslim*innenfeindlichkeit gibt, der sich nicht zuletzt im Ausmaf} der Ein-
stellungen manifestiert. Aus methodologischer Perspektive ist eine Uberar-
beitung bestehender Messinstrumente notwendig.

Schliefilich ergeben sich handlungspraktische Konsequenzen. Die Er-
kenntnisse dieser Arbeit konnen helfen, eine Sensibilitat fur die Mehrdimen-
sionalitit des Phdnomens zu foérdern und auf dieser Basis passgenaue Pra-
ventionsansitze zu entwickeln. Sie konnen fiir die sozialpiadagogische Praxis
relevant sein, da durch eine Sensibilisierung fiir diese Thematik unter Prak-
tiker*innen differenzierter herausgearbeitet werden kann, gegen wen oder
was sich die feindlichen Einstellungen potentieller Klient*innen richten, und
entsprechend darauf zugeschnittene Praventions- und Interventionsange-
bote entwickelt werden konnen. Die nachgewiesenen Unterschiede bei
gleichzeitigen Korrelationen und Uberschneidungen konnen als wichtiger
Hinweis auf die Notwendigkeit der parallelen Betrachtung und Bearbeitung
von Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit gewertet werden. Ansétze in der
politischen Bildung oder der padagogischen Praxis, die sich lediglich auf die
Reduzierung von Vorurteilen gegentiber entweder der Religion des Islams
oder Menschen muslimischen Glaubens fokussieren, bearbeiten das Phiano-
men immer nur partiell. Denkbar wire eine Verbindung von Mafinahmen,
die auf unterschiedliche Wissensbestande und Heterogenitéten in Bezug auf
den Islam einerseits und Muslim*innen anderseits abzielen. Dies konnte bei-
spielsweise im Rahmen von Moscheefiihrungen stattfinden, von denen wir
wissen, dass sie ein vorurteilsreduzierendes Potential besitzen (Janzen et al.
2024). Solche Fithrungen, wie sie bereits massenhaft etwa von Schulklassen
gebucht werden, bieten die Moglichkeit, Wissen sowohl tiber die verschiede-
nen Lehren des Islams als auch iiber die Lebensrealitaiten von Muslim*innen
zu erlangen. Sie bieten Moglichkeiten des direkten Austauschs und des Kon-
takts zu Muslim*innen und machen gleichzeitig die Religion des Islams di-
rekt erfahrbar. Wichtig ist jedoch zu reflektieren, dass hier unterschiedliche,
wenn auch zusammenhéngende Vorurteilsstrukturen angesprochen werden:
zum einen Vorurteile gegentiber dem Islam als Religion, zum anderen gegen-
iiber Menschen, die als Muslim*innen wahrgenommen werden.

117



Isabell Diekmann

Die herausgearbeitete notwendige Differenzierung von Islam- und Mus-
lim*innenfeindlichkeit stellt jedoch keine Legitimation fiir eine vollkommen
unabhéngige Betrachtung von (feindlichen Einstellungen gegeniiber) Islam
und Muslim*innen dar, wie es beispielsweise durch den im deutschen politi-
schen Diskurs oft gehorten Satz ,Muslim*innen gehéren zu Deutschland, der
Islam jedoch nicht.“ suggeriert wird. Eine vollstindige Entkopplung ist empi-
risch ebenso wenig haltbar wie eine vollstindige Gleichsetzung. Stattdessen
soll eine Differenzierung dazu beitragen, das Phéanomen in seine Einzelteile
zu zerlegen und in all seinen Dimensionen zu verstehen. Denn nur durch
solche Entflechtungen konnen Verflechtungen von Islam- und Muslim*in-
nenfeindlichkeit erforscht und bearbeitet werden.

Zudem wurde in diesem Beitrag eine Abgrenzung von Islam- und Mus-
lim*innenfeindlichkeit zu antimuslimischem Rassismus unternommen.
Durch die Verortung auf der individuellen Einstellungsebene (Feindlichkeit)
einerseits und dem Verstdndnis als Strukturmerkmal (Rassismus) anderer-
seits sollte deutlich geworden sein, dass eine Vermischung oder gar Gleich-
setzung der Konzepte nicht nur unzureichend und unprézise ist, sondern
auch unterschiedliche Forschungstraditionen und damit verbundene Ideen
ignoriert. Stattdessen habe ich vorgeschlagen, beides in wechselseitigem Be-
zug aufeinander zu verstehen, Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit also als
zwei Saulen des antimuslimischen Rassismus zu begreifen. Feindliche Ein-
stellungen finden innerhalb einer rassistisch strukturierten Gesellschaft ih-
ren Platz, indem sie zum Beispiel rassistische Praktiken und Diskurse legiti-
mieren und gleichzeitig durch diese verstarkt oder erzeugt werden koénnen.

Die genaue Bestimmung und Abgrenzung der Konzepte Muslim*innen-
bzw. Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus ist sowohl aus wis-
senschaftlicher Perspektive duflerst wichtig und eine notwendige Voraus-
setzung zur Adressierung des Phanomens (Shooman 2019) als auch fiir die
Praxis zur Ableitung von Handlungsempfehlungen von nicht zu unterschét-
zender Relevanz (Attia 2013; Giivercin & Karahan 2019). In Abhangigkeit
der genauen konzeptionellen Fassung des Phianomens kénnen sich unter-
schiedliche Implikationen fiir die Praxis ergeben. Ein Beispiel: Wenn Pra-
ventionsarbeit auf die individuelle Einstellungsebene (Islam-/Muslim*innen-
feindlichkeit) abzielt, bietet sich eine Verdnderung ebendieser Einstellungen
durch gezielte Wissensvermittlung, das heift Bildungs- und Aufklarungs-
arbeit an. Soll jedoch strukturellem Rassismus begegnet werden und sollen
Machtverhiltnisse herausgefordert werden, bedarf es zuséatzlicher Mafinah-
men in verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen und Institutionen, wie
etwa den Medien, dem Bildungswesen, der Polizei, der Justiz, der Politik und
der Wirtschaft (ebd.).

118



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

Praventionsmafinahmen wie der Praventionszirkel von Kaddor et al.
(2020) berticksichtigen bereits sowohl die individuelle als auch die struktu-
relle Dimension des Phidnomens. Eines der fiinf in diesem Zusammenhang
entwickelten Module bezieht sich beispielsweise auf das Wissen iiber die
Vielfalt im Islam, ein anderes auf muslimisches Leben in Deutschland, ein
weiteres auf die Reflexion von Othering-Prozessen. Die Autorinnen betonen,
dass die fiinf Module fir eine padagogische praventive und effektive Arbeit
als ganzheitliches Konzept verstanden werden miissen. Ein solcher Ansatz
bietet die Chance, Einstellungen zu kontextualisieren und eine strukturelle
Ebene bei der Praventionsarbeit mitzudenken, also beispielsweise Macht-
asymmetrien zu reflektieren. Wiirde er dies nicht tun, blieben

,[b]eide Perspektiven [...] isoliert voneinander beschrankt, weil sie das
Wirken gesellschaftlicher Strukturen auf das Denken des Individuums
und andersherum, die Verankerung des Denkens des Individuums in-
nerhalb gesellschaftlicher Strukturen, jeweils nur in Ansétzen abbilden
(Kaddor et al. 2020, 3)

Islam- und Muslim*innenfeindlichekit sowie antimuslimischen Rassismus
in praktischen Kontexten gleichermaflen zu berticksichtigen, bedeutet aber
auch, nicht nur Wissen zu vermitteln und zu kontextualisieren, sondern pad-
agogische Praxen rassismuskritisch zu gestalten. Anspruchshaltungen auf
Teilhabe sollte beispielsweise nicht mit einer ,Senk deine Erwartungen-
Haltung“ begegnet werden, z.B. durch Legitimierung rassistischer Praxen
(El-Mafaalani 2021). Eine umfangreiche, wissenschaftlich begleitete Evalua-
tion etwaiger Praventionsmaf3nahmen wire ein wichtiges Forschungsdesi-
derat fur zukinftige Forschung im Phéanomenbereich. Der vorliegende Bei-
trag konnte die Grundlage hierfiir schaffen, indem verschiedene Konzepte
differenziert und prézisiert wurden und damit die mitunter chaotische termi-
nologische Landschaft im Phanomenbereich systematisiert wurde.

119



Isabell Diekmann

Literaturverzeichnis

Ahmed, Sara (2012): On Being Included: Racism and Diversity in Institutional Life.
Durham/London: Duke University Press.

Attia, Iman (2013): Privilegien sichern, nationale Identit4t revitalisieren. Gesell-
schafts- und handlungstheoretische Dimensionen der Theorie des antimuslimi-
schen Rassismus im Unterschied zu Modellen von Islamophobie und Islamfeind-
lichkeit. In: Journal fiir Psychologie, 21(1), S.1-31.

Balibar, Etienne (1991): Is there a ,Neo-Racism‘? In: Balibar, Etienne/Wallerstein,
Immanuel (Hg.): Race, Nation, Class. Ambiguous Identities. London, New York:
Verso, S.17-28.

Bielefeldt, Heiner (2012): Muslimfeindlichkeit. Ausgrenzungsmuster und ihre Uber-
windung. In: Bundesministerium des Innern im Auftrag der Deutschen Islam
Konferenz (Hg.): Muslimfeindlichkeit — Phdnomen und Gegenstrategien. Beitrage
der Fachtagung der Deutschen Islam Konferenz am 4. und 5. Dezember 2012.
Berlin, S.22-34.

Biskamp, Floris. Orientalismus und demokratische Offentlichkeit. Postcolonial
Studies, Band 27. Bielefeld: transcript, 2016.

Bleich, Erik (2011): What is Islamophobia and How Much Is there? Theorizing and
Measuring an Emerging Comparative Concept. In: American Behavioral Scien-
tist, 55(12), S.1581-1600.

Brockett, Adrian/Village, Andrew/Francis, Leslie J. (2009): Internal Consistency Re-
liability and Construct Validity of the Attitude toward Muslim Proximity Index
(AMPI): a Measure of Social Distance. In: British Journal of Religious Education,
31(3), S.241-249.

Conway, Gordon (1997) Islamophobia — A challenge for Us All Report of the Runny-
mede Trust Commission on British Muslims and Islamophobia. London, UK.

DeZIM - Deutsches Zentrum fiir Integrations- und Migrationsforschung (2022).
Rassistische Realitdten: Wie setzt sich Deutschland mit Rassismus auseinan-
der? Auftaktstudie zum Nationalen Diskriminierungs- und Rassismusmonitor
(NaDiRa). Berlin.

Diekmann, Isabell (2020): Differentiation between Religion and Individuals? Mea-
suring Hostile Attitudes towards Islam and Muslims in Germany. In: Kindstrém
Dahlin, Moa/Larsson, Oscar/Winell, Anneli (Hg.): Religion, Migration and Exis-
tential Wellbeing. Theorizing the Role of Religion in Contemporary Migration and
Integration Governance. London: Routledge, S.53-68.

Diekmann, Isabell (2023): Muslim *innen- und Islamfeindlichkeit. Zur differenzier-
ten Betrachtung von Vorurteilen gegeniiber Menschen und Religion. Wiesbaden:
Springer VS.

120



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

Diekmann, Isabell/Janzen, Olga (2024): Zwischen Pauschalisierung und Differenzie-
rung: Einstellungen gegeniiber Muslim*innen und dem Islam in Deutschland. Re-
ligionsmonitor. Giitersloh: Bertelsmann.

El-Mafaalani, Aladin (2021): Wozu Rassismus? Von der Erfindung der Menschenrassen
bis zum rassismuskritischen Widerstand. Koln: Kiepenheuer & Witsch.

Esser, Hartmut (1999): Soziologie. Spezielle Grundlagen. Band 1: Situationslogik und
Handeln. Frankfurt am Main: Campus Verlag.

Fernandez-Reino, Marifia, Valentina Di Stasio und Susanne Veit (2022). Discrimi-
nation Unveiled: A Field Experiment on the Barriers Faced by Muslim Women
in Germany, the Netherlands, and Spain. In: European Sociological Review, (39)3,
S.479-497.

Giivercin, Eren/Karahan, Engin (2019): Aktiv gegen Islamfeindlichkeit und antimusli-
mischen Rassismus. Akteure und Herausforderungen. CLAIM — Allianz gegen Is-
lam- und Muslimfeindlichkeit. Berlin.

Hafez, Farid (2017): Schulen der Islamophobieforschung: Vorurteil, Rassismus
und dekoloniales Denken. In: Hafez, Farid (Hg.): Jahrbuch fiir Islamophobie-
forschung, 8. Wien: New Academic Press, S.9-28.

Hall, Stuart (1989): Rassismus als ideologischer Diskurs. In: Das Argument — Zeit-
schrift fiir Philosophie und Sozialwissenschaften, 31(178), S.913-921.

Heitmeyer, Wilhelm (2012): Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit (GMF) in ei-
nem entsicherten Jahrzehnt. In: Heitmeyer, Wilhelm (Hg.): Deutsche Zustdnde.
Folge 10. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, S. 15-41.

Imhoff, Roland/Recker, Julia (2012): Differentiating Islamophobia: Introducing a
New Scale to Measure Islamoprejudice and Secular Islam Critique. In: Political
Psychology, 33(6), S.811-824.

Janzen, Olga/Ahrens, Petra-Angela (2022): Islam- und Muslim:innenfeindlichkeit
unter jungen Menschen in Deutschland: Eine Frage der religiosen Selbstver-
ortung? In: Zeitschrift fiir Religion, Gesellschaft und Politik, 6, S.463-490.

Janzen, Olga/Diekmann, Isabell/Tsolak, Dorian/Salentin, Kurt (2024): Do Guided
Mosque Tours Alleviate the Prejudice of Non-Muslims against Islam and Mus-
lims? Evidence from a Quasi-Experimental Panel Study from Germany. In: Zeit-
schrift fiir Religion, Gesellschaft und Politik, 8, S.129-159.

Kaddor, Lamya/Fischer, Henriette/Pfaff, Nicolle (2020): Prdventionsansdtze gegen
Antimuslimischen Rassismus und Islamfeindlichkeit fiir Schule und aufSerschuli-
sche Jugendarbeit. URL: https://islam-feindlichkeit.de/publikationen/.

Kunst, Jonas R./Sam, David L./Ulleberg, Pal (2013): Perceived Islamophobia: Scale
Development and Validation. In: International Journal of Intercultural Relations,
37(2), S.225-237.

121


https://islam-feindlichkeit.de/publikationen/

Isabell Diekmann

Lee, Sherman A./Reid, Chelsea A./Short, Stephen D./Gibbons, Jeffrey A./Yeh, Ruth/
Campbell, Matthew L. (2013): Fear of Muslims: Psychometric Evaluation of the
Islamophobia Scale. In: Psychology of Religion and Spirituality, 5(3), S.157-171.

Leibold, Jirgen/Kiihnel, Steffen (2003): Islamphobie. Sensible Aufmerksambkeit fiir
spannungsreiche Anzeichen. In: Heitmeyer, Wilhelm (Hg.): Deutsche Zustdnde.
Folge 2. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, S.100-119.

Logeswaran, Araththy (2023): Othering. In: Pertsch, Sebastian (Hg.): Vielfalt. Das
andere Worterbuch. DUDEN, S.170-171.

Logvinov, Michail (2017): Muslim- und Islamfeindlichkeit in Deutschland. Begriffe
und Befunde im europdischen Vergleich. Wiesbaden: Springer VS.

Mecheril, Paul/Scherschel, Karin (2009): Rassismus und ,Rasse”. In: Melter, Claus/
Mecheril, Paul (Hg.): Rassismuskritik. Band 1. Rassismustheorie und -forschung.
Schwalbach: Wochenschau Verlag, S.39-58.

Merz, Sibille (2015): Islam. In: Arndt, Susan/Ofuatey-Alazard, Nadja (Hg.): Wie Ras-
sismus aus Wortern spricht. (K)Erben des Kolonialismus im Wissensarchiv deutsche
Sprache. Ein kritisches Nachschlagewerk. Miinster: UNRAST-Verlag, S.365-377.

Pascoe, Elizabeth A./Smart Richman, Laura (2009): Perceived Discrimination and
Health: A Meta-Analytic Review. In: Psychological Bulletin, 135(4), S.531-554.

Pfahl-Traughber, Armin (2012): Die fehlende Trennschirfe des ,Islamophobie®-
Konzepts fiir die Vorurteilsforschung. Ein Plddoyer fiir das Alternativ-Konzept
JAntimuslimismus® bzw. ,Muslimenfeindlichkeit“. In: Botsch, Gideon/Gldckner,
Olaf/Kopke, Christoph/Spieker, Michael (Hg.): Islamophobie und Antisemitis-
mus — ein umstrittener Vergleich. Berlin: De Gruyter, S.11-28.

Rommelspacher, Birgit (2009): Was ist eigentlich Rassismus? In: Melter, Claus/
Mecheril, Paul (Hg.): Rassismuskritik. Band 1. Rassismustheorie und -forschung.
Schwalbach am Taunus: Wochenschau-Verlag.

Shooman, Yasemin (2014): ,,...weil ihre Kultur so ist“. Narrative des antimuslimischen
Rassismus. Bielefeld: transcript.

Sinanoglu, Cihan/Polat, Serpil (2023). Rassismusforschung in Bewegung: Rassis-
mus - ein neues altes Thema? In: Nationaler Diskriminierungs- und Rassismus-
monitor (Hg.): Rassismusforschung I. Theoretische und interdisziplindre Perspekti-
ven. Bielefeld: transcript, S.7-22.

Uenal, Fatih (2016): Disentangling Islamophobia: The Differential Effects of Sym-
bolic, Realistic, and Terroristic Threat Perceptions as Mediators between Social
Dominance Orientation and Islamophobia. In: Journal of Social and Political Psy-
chology, 4(1), S.66-90.

Uenal, Fatih/Bergh, Robin/Sidanius, Jim/Zick, Andreas/Kimel, Sasha/Kunst, Jonas R.
(2021): The Nature of Islamophobia: A Test of a Tripartite View in Five Coun-
tries. In: Personality and Social Psychology Bulletin, 47(2), S.275-292.

122



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

Weichselbaumer, Doris (2020). Multiple Discrimination against Female Immigrants
Wearing Headscarves. In: Industrial & Labor Relations Review, (73)3, S.600-627.

Winker, Gabriele/Degele, Nina (2009): Intersektionalitdt. Zur Analyse sozialer Un-
gleichheiten. Bielefeld: transcript.

Zick, Andreas (2021): Herabwiirdigungen und Respekt gegentiber Gruppen in der
Mitte. In: Zick, Andreas/Kiipper, Beate (Hg.): Die geforderte Mitte. Rechtsextreme
und demokratiegefihrdende Einstellungen in Deutschland 2020/21. Hg. von der
Friedrich-Ebert-Stiftung. Bonn: J.H. W. Dietz Nachf. GmbH, S. 181-212.

Zick, Andreas/Kiipper, Beate/Heitmeyer, Wilhelm (2011): Vorurteile als Elemente
Gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit — eine Sichtung der Vorurteils-
forschung und ein theoretischer Entwurf. In: Pelinka, Anton (Hg.): Vorurteile.
Urspriinge, Formen, Bedeutung. Berlin: de Gruyter, S.287-316.

123





