
103

Isabell Diekmann

Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit 
und antimuslimischer Rassismus
Differenzierende und integrative Ansätze 
zur Konzeptionalisierung

Abstract: Dieser Beitrag fokussiert unterschiedliche Begriffe und Konzepte 
im Zusammenhang mit Vorurteilen und Diskriminierung gegenüber Mus-
lim*innen und dem Islam. Die Differenzierung in diesem Kapitel bezieht sich 
vor allem auf unterschiedliche Adressat*innen von Feindlichkeit. Dabei geht 
es um die Frage, inwiefern feindliche Einstellungen gegenüber der Religion 
des Islams identisch sind mit feindlichen Einstellungen gegenüber muslimi-
schen Menschen. Gleichzeitig sensibilisiert dieser Beitrag für die unterschied-
lichen Ebenen, auf denen Islam-/Muslim*innenfeindlichkeit als individuelle 
Einstellungen und antimuslimischer Rassismus als Strukturmerkmal verortet 
sind. Er zeigt die unterschiedlichen Paradigmen der beiden Forschungstradi
tionen (Rassismus- und Vorurteilsforschung) auf, argumentiert aber auch für 
ein integratives Verständnis der Konzepte, da die individuelle und strukturelle 
Ebene eng miteinander verwoben sind. Der Beitrag schließt mit einer breiten 
Diskussion um theoretische, methodologische und insbesondere handlungs-
praktische Implikationen im Umgang mit Islam-/Muslim*innenfeindlichkeit 
und antimuslimischem Rassismus.

Keywords: Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit, Antimuslimischer 
Rassismus, Vorurteile, Diskriminierung, Religion, Individuum, Struktur

Published in: Detlev Quintern (Hrsg./Ed.), Türkisch-Deutsche Perspektiven /  Türk-Alman 
Bakış Açıları, 2/2025. DOI: https://doi.org/10.60501/tdp.2025.2.110531



Isabell Diekmann

104

Einleitung: Konzeptionelle Herausforderungen

Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit sowie antimuslimischer Rassismus 
sind spätestens seit dem 11. September 2001 zunehmend Bestandteil sozial-
wissenschaftlicher Forschung. Diese zeigt, dass Islam- und Muslim*innen-
feindlichkeit sowie antimuslimischer Rassismus nach wie vor große Pro-
bleme in Deutschland darstellen. Dies manifestiert sich unter anderem in 
weit verbreiteten Vorurteilen gegenüber Muslim*innen und dem Islam in der 
nicht-muslimischen Dominanzgesellschaft (Zick 2021; Diekmann & Janzen 
2024), in der Diskriminierung von Muslim*innen in vielen gesellschaftli-
chen Bereichen, etwa auf dem Arbeitsmarkt (Fernández Reino et al. 2022; 
Weichselbaumer 2020), und in trauriger Regelmäßigkeit auch in Gewalt
taten gegenüber Muslim*innen und islamischen Einrichtungen wie etwa 
Moscheen. Dass Muslim*innen in Deutschland von Marginalisierung und 
Diskriminierung betroffen sind, ist unbestreitbar. Aushandlungsprozesse um 
gesellschaftliche Teilhabe manifestieren sich etwa in Diskussionen um die 
Zugehörigkeit von Muslim*innen und dem Islam zu Deutschland auf poli-
tischer Ebene, Moscheebauten, Muezzinrufe, Kopftuchverbote, die Einfüh-
rung islamischen Religionsunterrichts etc. Forschung im Phänomenbereich 
zeigt, dass islam- und muslim*innenfeindliche Einstellungen in bestimmten 
demographischen Gruppen, etwa unter Ostdeutschen, Älteren oder Niedrig-
gebildeten, besonders ausgeprägt sind (Zick 2021), generell aber ein gesamt-
gesellschaftliches Problem darstellen. Islam- und muslim*innenfeindliche 
Einstellungsmuster finden sich beispielsweise auch schon bei Jugendlichen 
und jungen Erwachsenen (Janzen & Ahrens 2022).

Das Phänomen wird jedoch oft undifferenziert betrachtet, was sich nicht 
zuletzt auf terminologischer Ebene widerspiegelt: Im Phänomenbereich hat 
sich heutzutage eine Vielzahl unterschiedlicher Begriffe (mehr oder weniger 
stark) etabliert. Im deutschsprachigen Diskurs sind dies Termini wie Islam-
feindlichkeit, Islam(o)phobie, Muslim*innenfeindlichkeit, Antimuslimismus 
oder antimuslimischer Rassismus. Am Beispiel dieses Sammelsuriums an Be-
griff‌lichkeiten im Phänomenbereich werden bereits zwei Unschärfen deut-
lich.

Zum einen werden auf begriff‌licher und konzeptioneller Ebene Adres-
sat*innen von Feindlichkeit durcheinandergebracht. Muslim*innen- und Is-
lamfeindlichkeit1 werden beispielsweise häufig unter dem Oberbegriff Is-
lamophobie diskutiert, der unter anderem aufgrund seiner sprachlichen 

1	 In diesem Beitrag spreche ich von Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit, da diese 
Begriffe zum einen weit verbreitet sind und zum anderen die unterschiedlichen Adres-



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

105

Fokussierung auf den Islam, aber auch aufgrund seines pathologisierenden 
Charakters unzureichend ist. Durch die Subsumierung zweier Phänomene 
unter eine Definition kommt es zu Vermischungen und Unschärfen, wie etwa 
im Fall von Bleichs Definition von Islamophobie als „indiscriminate negative 
attitudes or emotions directed at Islam or Muslims“ (Bleich 2011, 1582). Und 
auch die Islamophobie-Definition des Runnymede Trust von 1997 vermischt 
den Islam und Muslim*innen als Adressat*innen von Feindlichkeit und Dis-
kriminierung, wenn formuliert wird, dass „[t]he term Islamophobia refers to 
unfounded hostility towards Islam. It refers also to the practical consequen-
ces of such hostility in unfair discrimination against Muslim individuals and 
communities, and to the exclusion of Muslims from mainstream political and 
social affairs.“ (Conway 1997, 4).

Es fehlt also sowohl im öffentlichen als auch im wissenschaftlichen Dis-
kurs eine klare Unterscheidung zwischen Einstellungen gegenüber Men-
schen, die tatsächlich oder vermutet einer bestimmten Religion angehören 
(in diesem Fall: Muslim*innen) und Einstellungen gegenüber der Religion 
als solcher (in diesem Fall: Islam). Konkret geht es folglich um die Frage, ob 
es empirisch einen Unterschied gibt zwischen Islamfeindlichkeit, verstanden 
als feindliche Haltungen gegenüber der Religion des Islams, und Muslim*in-
nenfeindlichkeit, verstanden als feindliche Haltungen gegenüber Muslim*in-
nen bzw. denen, die als Muslim*innen wahrgenommen werden.

Zum anderen können konzeptionelle Unschärfen und unterschiedliche 
Forschungstraditionen im Zusammenhang mit dem Konzept des antimusli-
mischen Rassismus konstatiert werden. Die anderen zuvor genannten Be-
griffe und Konzepte sind, wie bereits in der Definition von Bleich (2011) deut-
lich wurde, eher auf der individuellen Einstellungsebene verortet und stehen 
damit wissenschaftlich in der Tradition der Vorurteilsforschung. Dies zeigt 
sich nicht zuletzt daran, dass Begriffe wie Islamophobie letztendlich als Aus-
kopplungen von Begriffen wie Xenophobie entstanden sind, um neu iden-
tifizierte Konfliktlinien auch auf terminologischer Ebene präzise(r) abbilden 
zu können (Leibold & Kühnel 2003). Forschung zu antimuslimischem Rassis-
mus hingegen fokussiert vor allem die strukturelle Ebene. Die beiden For-
schungstraditionen suggerieren mitunter einen Antagonismus zwischen in-
dividueller und struktureller Ebene, der nicht selten mit der Nichtbeachtung 
der jeweils anderen Perspektive einhergeht. Dieser vermeintliche Gegensatz 
soll zu Gunsten eines integrativen Verständnisses des Phänomens aufgelöst 
werden.

sat*innen, um die es hier gehen soll, besonders gut sprachlich hervorheben und gegen-
überstellen.



Isabell Diekmann

106

Das Ziel dieses Beitrags ist es, die zentralen Konzepte im Phänomen
bereich näher zu bestimmen und zu entwirren, um der aktuell herrschenden 
Unübersichtlichkeit theoretisch und empirisch mit einer Systematisierung zu 
begegnen. Dieser Anspruch soll über zwei Wege eingelöst werden. Zum ei-
nen werde ich darlegen, inwiefern sich Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit 
mit Blick auf die Adressat*innen der Feindlichkeit unterscheiden bzw. inwie-
fern diese nicht identisch sind. Dazu präsentiere ich einen zusammenfassen-
den Überblick über die Ergebnisse meiner empirischen Analyse zur Diffe-
renzierung von Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit (vgl. hierzu Diekmann 
2023). Des Weiteren werden Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit zu einem 
anderen prominenten Konzept im Phänomenbereich – dem antimuslimi-
schen Rassismus – in Beziehung gesetzt. Individuelle und strukturelle Ebene 
werden in diesem Beitrag allerdings nicht als unversöhnlich und sich diame-
tral entgegengesetzt verstanden. Stattdessen bemühe ich mich um einen kon-
struktiven, integrativen Zugang, der Rassismusforschung und Vorurteilsfor-
schung miteinander verbindet, denn beide Ansätze liefern wertvolle Impulse 
und Perspektiven und können voneinander profitieren.

Religion vs. Menschen als Adressat*innen: 
Differenzierung von Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit

Gibt es einen Unterschied zwischen Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit 
und wenn ja, wie sieht dieser aus ? Wie eingangs bereits erläutert, werden 
die beiden Begriffe im öffentlichen Diskurs häufig synonym verwendet. Im 
wissenschaftlichen Diskurs geschieht dies ebenfalls, wie etwa die Definitio-
nen von Bleich (2011) und Conway (1997) gezeigt haben. Auch im Rahmen 
der Studien zur Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit von Wilhelm 
Heitmeyer und Kolleg*innen kann abgelesen werden, dass ein reflektierter 
und differenzierender Blick auf die verwendete Terminologie lange Zeit Man-
gelware war: Obwohl explizit Menschenfeindlichkeit erforscht wurde, wurde 
die Muslim*innen betreffende Facette viele Jahre als Islam(o)phobie oder Is-
lamfeindlichkeit bezeichnet (Heitmeyer 2012). Gleichzeitig gibt es Plädoyers 
von Wissenschaftler*innen für trennschärfere Konzepte (Pfahl-Traughber 
2012) und für eine Differenzierung von Religion und Menschen, etwa aus 
menschenrechtlicher Perspektive (Bielefeldt 2012). Was zunächst wie Haar-
spalterei wirken mag, kann weitreichende Folgen haben. So könnten wir uns 
z. B. fragen, ob Menschen, die Vorurteile gegenüber dem Islam haben, diese 
auch auf Muslim*innen projizieren und ihnen gegenüber distanzierend oder 



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

107

diskriminierend auftreten oder ob es eine stärkere Trennung zwischen islam- 
und muslim*innenbezogenen Vorurteilen gibt und Einstellungen gegenüber 
der Religion bei dieser verharren und sich nicht weiter auf das Verhalten ge-
genüber Muslim*innen auswirken.

Der Mangel an Trennschärfe im Kontext von feindlichen Einstellungen 
gegenüber dem Islam und gegenüber Muslim*innen beschränkt sich nicht 
nur auf terminologische Fragen und theoretische Definitionen, sondern 
zeigt sich auch bei der Operationalisierung dieser Konzepte in quantitati-
ver empirischer Forschung. Es gab mehrere Versuche, „Islamophobie“-Ska-
len zu etablieren, aber die meisten Ansätze scheitern daran, Einstellungen 
gegenüber der Religion des Islams und gegenüber Muslim*innen zu entwir-
ren – beispielsweise die Skala zu Islamoprejudice (Imhoff & Recker 2012), 
die Islamophobia Scale (Lee et al. 2013), der Attitude toward Muslim Proxim-
ity Index (Brockett et al. 2009) oder aus der Perspektive der Betroffenen die 
Perceived Islamophobia Scale (Kunst et al. 2013). Die Tripartite Islamophobia 
Scale ist eines der wenigen Messinstrumente, das explizit zwischen feindli-
chen Einstellungen gegenüber dem Islam und gegenüber Muslim*innen un-
terscheidet (Uenal et al. 2021).

Es ist überraschend, dass sozialwissenschaftliche Forschung, die darauf 
abzielt, soziale Probleme zu verstehen, weitgehend auf eher ungenaue, un-
differenzierte und unzureichende Messinstrumente für ein so bedeutsames 
Phänomen wie Islam-/Muslim*innenfeindlichkeit zurückgreift, ohne sich ge-
nauer auf die tatsächlichen Adressat*innen der Feindlichkeit zu konzentrie-
ren. Dieser unzureichend differenzierte Ansatz führt nicht nur zu Problemen 
beim Vergleich empirischer Studien, sondern behindert auch ein umfassen-
des Verständnis des Phänomens und seiner Auswirkungen. Letzteres ist be-
sonders problematisch, weil frühere Forschungen bereits die negativen Fol-
gen wahrgenommener Diskriminierung für die Betroffenen gezeigt haben, 
z. B. für ihre geistige und körperliche Gesundheit (Pascoe & Smart Richman 
2009).

Empirisch gibt es bisher nur wenige Studien, die eine Differenzierung der 
Adressat*innen (Islam, Muslim*innen) im Kontext feindlicher Einstellungen 
untersucht haben (Diekmann 2020; Uenal 2016). Meine Studie ist die erste 
systematische empirische Analyse zur Differenzierung von Islam- und Mus-
lim*innenfeindlichkeit (zur ausführlichen Beschreibung der Studie und ihrer 
Methodik vgl. Diekmann 2023). An dieser Stelle werden daher die Ergebnisse 
dieser empirischen Untersuchung überblicksartig wiedergegeben.

Orientiert habe ich mich in meiner Forschung an den folgenden drei Leit-
fragen:



Isabell Diekmann

108

1.	 Differenzierung: Können wir statistisch zwischen Islam- und Muslim*in-
nenfeindlichkeit unterscheiden ?

2.	 Prävalenz: Gibt es Unterschiede in der Verbreitung von Islam- und Mus-
lim*innenfeindlichkeit ?

3.	 Assoziationen: Unterscheiden sich Deutungsrahmen zu den Begriffen Is-
lam und Muslim*innen bei den Respondent*innen ?

Meine Daten basieren auf einem Onlinesurvey unter Nicht-Muslim*innen 
(n = 497). Das Forschungsdesign folgt dabei einer experimentellen Logik 
(faktorieller Survey): Die Befragten wurden randomisiert einer von drei un-
terschiedlichen Fragebogenversionen zugeteilt. Fragebogenversion A enthält 
Fragen zum Islam. In Fragebogenversion B sind inhaltlich dieselben Fragen 
und Items enthalten, jedoch mit verändertem Wording. Nun beziehen sich 
die Fragen und Items auf Muslim*innen. Da den Respondent*innen in bei-
den Fragebogenversionen nicht bewusst war, dass es eine alternative Ver-
sion gibt, kann dieses Design als Experimental-Kontrollgruppen-Design 
verstanden werden. Die dritte Fragebogenversion C enthält schließlich alle 
Items sowohl mit dem Wording Islam (C-I) als auch mit dem Wording Mus-
lim*innen (C-M), sodass die Befragten bewusst entscheiden können, ob sie 
identische oder unterschiedliche Bewertungen vornehmen, den Islam und 
Muslim*innen also beispielsweise als gleichermaßen bedrohlich einschätzen. 
Dieses innovative Design ermöglicht erstmals einen direkten Vergleich des 
Ausmaßes feindlicher Einstellungen gegenüber dem Islam einerseits und ge-
genüber Muslim*innen andererseits. Die Arbeit lässt sich entlang der dreitei-
ligen Fragestellung in drei Analyseschritte gliedern:

1.	 Differenzierung: Mit Hilfe einer Hauptkomponentenanalyse und einer 
konfirmatorischen Faktorenanalyse wurden zunächst unterschiedliche 
Dimensionen ermittelt und es wurde überprüft, ob eine zweifaktorielle Lö-
sung mit den Dimensionen Islamfeindlichkeit und Muslim*innenfeindlich-
keit die vorliegenden Daten besser abbildet als eine einfaktorielle Lösung. 
Darüber hinaus wurden anhand unterschiedlicher Regressionsmodelle 
variierende Prädiktoren und Effekte von Islam- und Muslim*innenfeind-
lichkeit ermittelt.

2.	 Prävalenz: Anhand von Mittelwertvergleichen wurde untersucht, ob die 
Zustimmungswerte zu islam- und muslim*innenbezogenen Items signi-
fikant voneinander abweichen. Mit anderen Worten: Unterscheidet sich 
das Ausmaß der Islamfeindlichkeit vom Ausmaß der Muslim*innenfeind-
lichkeit ?



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

109

3.	 Assoziationen: Im dritten Analyseschritt wurden Assoziationen zum Islam 
und zu Muslim*innen frequenz- und valenzanalytisch ausgewertet. Dabei 
ging es um die Auswertung von Assoziationen und die Identifikation von 
divergierenden oder überlappenden Themenfeldern.

Die Ergebnisse der Studie sind vielschichtig. Die Hauptkomponentenanalyse 
ergibt eine zweifaktorielle Lösung. Sie legt nahe, dass die islambezogenen 
Items sich unter dem einen, die muslim*innenbezogenen Items unter dem 
anderen ‚Sammelbegriff‘ – das heißt Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit – 
zusammenfassen lassen. Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit sind demnach 
als unterschiedliche Komponenten zu begreifen. Gleichzeitig korrelieren 
diese beiden Komponenten erwartungsgemäß miteinander. Die konfirmato-
rische Faktorenanalyse bestätigt diesen ersten Eindruck. Das zweifaktorielle 
Modell bildet die vorliegenden Daten besser ab als das einfaktorielle Modell. 
Auch die Analyse der unterschiedlichen Prädiktoren kann als Indikator für 
eine notwendige Differenzierung von Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit 
angesehen werden, denn hier zeigen sich sowohl mit Blick auf die Prädikto-
ren Kontakt, allgemeine Religionskritik und Geschlecht als auch mit Blick 
auf die Korrelationen zwischen feindlichen Einstellungen und Verhaltensin-
tentionen gegenüber Muslim*innen unterschiedliche Muster für Islam- und 
Muslim*innenfeindlichkeit: Im Fall der Islamfeindlichkeit stellt die allge-
meine Religionskritik einen wichtigeren Prädiktor dar als Kontakt zu Mus-
lim*innen. Dies liegt nahe, da es sich beim Islam, anders als bei Muslim*in-
nen, um eine Religion handelt. Für Muslim*innenfeindlichkeit hingegen sind 
beide Prädiktoren – Kontakt zu Muslim*innen und allgemeine Religionskri-
tik – ähnlich relevant. Die zwischenmenschliche Ebene in Form von Kontakt 
gewinnt hier also an Bedeutung. Des Weiteren hängt Muslim*innenfeind-
lichkeit stärker mit Verhaltensintentionen gegenüber Muslim*innen zusam-
men als Islamfeindlichkeit dies tut. Auch die Variable Geschlecht unterstützt 
eine differenzierte Betrachtung von Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit: 
Das Geschlecht der Befragten spielt für islamfeindliche Einstellungen über-
haupt keine Rolle, wohingegen der Zusammenhang zwischen Geschlecht 
und muslim*innenfeindlichen Einstellungen durchweg hochsignifikant ist. 
Frauen sind in signifikant geringerem Maße als Männer muslim*innenfeind-
lich eingestellt. Erklärt werden könnten diese divergierenden Zusammen-
hänge möglicherweise durch die Rolle patriarchaler Strukturen in Religionen 
im Allgemeinen und im Islam im Speziellen oder durch die geschlechterspe-
zifische Qualität von Kontakten zu Muslim*innen. Dies sind jedoch nur erste 
Spekulationen, die weitere Forschung in diesem Bereich anregen können.



Isabell Diekmann

110

Der Vergleich des Ausmaßes islam- und muslim*innenfeindlicher Einstel-
lungen im zweiten Analyseschritt zeigt für nahezu alle 18 Items (sowohl im 
Vergleich A und B als auch im Vergleich C-I und C-M), dass der Islam signi
fikant negativer bewertet wird als Muslim*innen. Das heißt, der Islam wird 
beispielsweise als bedrohlicher, frauenfeindlicher oder rückständiger wahr-
genommen als Muslim*innen. Meine Studie konnte erstmals einen solchen 
direkten Vergleich vornehmen und zeigen, dass das Wording (Islam/Mus-
lim*innen) eine enorme Bedeutung für das Ausmaß der Zustimmung zu ei-
nem Item hat. Dass der Islam negativer bewertet wird als Muslim*innen, ist 
wenig verwunderlich, denn bekannte Vorurteilsreduzierungsstrategien be-
ziehen sich auf Menschen und funktionieren über Kontakte oder Verschie-
bungen von Kategorisierungen. Entsprechende Mechanismen sind in dieser 
Form für den Islam kaum möglich; er bleibt als Religion abstrakt. Auch ne-
gativere mediale Bilder des Islams könnten als Ursache für seine negativere 
Bewertung infrage kommen.

Die Auswertung der Assoziationen schließlich zeigt, dass unterschied-
liche Themenfelder, Referenzobjekte und Evaluationen mit dem Islam und 
mit Muslim*innen einhergehen. Während mit dem Islam primär religions- 
und konfliktbezogene Aspekte assoziiert werden, beziehen sich die Deu-
tungsrahmen bei Muslim*innen u. a. auf Aspekte der Migration/Integration 
und (Nicht-)Zugehörigkeit, auf persönliche Erfahrungen und Kontakte und 
auf positive Aspekte wie Gastfreundschaft und Offenheit. Selbstverständlich 
gibt es Überlappungen; tendenziell lässt sich allerdings beobachten, dass es 
für Muslim*innen vielfältigere Assoziationen gibt als für den Islam und dass 
diese über religionsbezogene Aspekte hinausgehen. Auch sind die Assozia-
tionen zu Muslim*innen deutlich positiver und stehen weniger im Zusam-
menhang mit Gewalt und Bedrohung. Muslim*innen scheinen den Befragten 
überdies näher zu sein als der Islam, denn trotz der expliziten Frage nach dem 
Islam bzw. Muslim*innen in Deutschland finden sich für den Islam auffällig 
häufig internationale Referenzen, wohingegen Muslim*innen eher innerhalb 
Deutschlands verortet werden – auch wenn sie von vielen Befragten als Mi-
grant*innen wahrgenommen werden. Die Begriffe Islam und Muslim*innen 
können auf manifester Ebene nicht als austauschbar gelten, wenn derart ab-
weichende Assoziationen für diese Begriffe vorliegen und dies potentiell zu 
den zuvor beschriebenen unterschiedlichen Bewertungen führt.

Alle Ergebnisse meiner Studie sprechen für eine differenzierte Betrach-
tung von Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit. Unterstützung finden diese 
Ergebnisse auch im aktuellen Religionsmonitor der Bertelsmann Stiftung 
(Diekmann & Janzen 2024): Die repräsentativen Daten des Religionsmoni-
tors zeigen entsprechende Muster, die die Idee von zwei unterschiedlichen 



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

111

Phänomenen, die miteinander zusammenhängen, aber eben nicht identisch 
sind, stärken.

Feindlichkeit vs. Rassismus: Überwindung des Dualismus 
von individueller und struktureller Ebene

Nachdem gezeigt wurde, dass eine synonyme Nutzung der Begriffe bzw. die 
Austauschbarkeit der Konzepte Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit empi-
risch nicht haltbar ist, geht es nun um eine weitere Differenzierung. Diese 
bezieht sich jedoch weniger auf die Adressat*innen, sondern vielmehr auf 
die Betrachtungsebene2, genauer: Inwiefern sind Islam- und Muslim*innen-
feindlichkeit und antimuslimischer Rassismus mit Blick auf die individuelle 
und die strukturelle Ebene voneinander abzugrenzen ? Vorurteile und Feind-
lichkeit beziehen sich in der Regel auf die individuelle Einstellungsebene. Die 
Genese und Prävalenz individueller Einstellungen zu untersuchen ist wich-
tig, allerdings ist ein Verhaften auf der individuellen Ebene oftmals nicht 
ausreichend, denn Vorurteile sind eng verwoben mit strukturellem Rassis-
mus. Sie beziehen sich auf kollektive (rassistische) Wissensbestände, welche 
wiederum gekoppelt sind mit der Sozialstruktur und so stabilisiert werden 
(El-Mafaalani 2021). Schauen wir uns dies für den antimuslimischen Rassis-
mus einmal genauer an.

Antimuslimischer Rassismus steht anders als Islam- und Muslim*in-
nenfeindlichkeit nicht in der Tradition der Vorurteilsforschung, sondern 
nimmt eine andere Perspektive ein und steht damit gewissermaßen für eine 
andere „Schule“ (Hafez 2017). Während Islam- und Muslim*innenfeindlich-
keit zumeist als Einstellungen auf individueller Ebene verstanden werden, 
beziehen sich Vertreter*innen des Konzepts des antimuslimischen Rassismus 
wie Iman Attia oder Yasemin Shooman in Anlehnung an die kritische Ras-
sismusforschung und die postkoloniale Theorie auf die strukturelle Ebene. 
Antimuslimischer Rassismus wird nicht verstanden als ein individuelles „Be-
wusstseinsproblem, sondern als ein diskursiv konstituiertes soziales Verhält-
nis“ (Biskamp 2016, 57). Im Gegensatz zu feindseligen Einstellungen, die als 
individuelle Reaktionen auf gesellschaftliche Umstände betrachtet werden 

2	 Allerdings fällt auch im Diskurs zu antimuslimischem Rassismus eine Vermischung 
von Adressat*innen auf, die sich in der gelegentlichen Verwendung des Begriffs antiisla-
mischer Rassismus äußert. In Originalzitaten wird dieser Terminus beibehalten. Es ist 
aber davon auszugehen, dass jeweils antimuslimischer Rassismus gemeint ist.



Isabell Diekmann

112

können, wird antimuslimischer Rassismus selbst als Strukturmerkmal auf-
gefasst (Attia 2013), genauer gesagt als Ausdruck eines sozialen Dominanz-
verhältnisses.

„Beim Rassismus handelt es sich […] nicht einfach um individuelle Vor-
urteile, sondern um die Legitimation von gesellschaftlichen Hierarchien, 
die auf der Diskriminierung der so konstruierten Gruppen basieren. 
In diesem Sinn ist Rassismus immer ein gesellschaftliches Verhältnis.“ 
(Rommelspacher 2009, 29)

Im Zentrum von (antimuslimischem) Rassismus stehen also Machtverhält-
nisse innerhalb einer Gesellschaft, die bestimmte Gruppen bevorzugen und 
andere benachteiligen. Rassistische Praktiken dienen der Legitimierung und 
Fortführung dieser Machtstrukturen. Dabei spielen Prozesse wie Naturali-
sierung, Homogenisierung, Polarisierung und Hierarchisierung eine zentra-
le Rolle (Rommelspacher 2009, 29). Der Fokus liegt weniger auf individuel-
len Vorurteilen, sondern vielmehr auf der Rechtfertigung gesellschaftlicher 
Hierarchien basierend auf sozial konstruierten Gruppen (ebd.). Diese Grup-
pen werden entlang eines tatsächlich vorhandenen oder angenommenen 
Merkmals, etwa der Religionszugehörigkeit, definiert und als natürliche En-
titäten betrachtet, die anderen Gruppen diametral gegenüberstehen. Die Dar-
stellung dieser Gruppen als natürlich gegeben und unumstößlich dient der 
Legitimierung von Privilegien, sodass bestehende Machtverhältnisse weiter-
hin aufrechterhalten werden (Dominanz) (Attia 2013):

„In essenzialisierender Weise wird der Islam also als unterscheidendes 
Merkmal betont, indem verschiedenste Phänomene, Verhaltensweisen 
und Verhältnisse mit dem Islam begründet werden in einer Weise, die Be-
ziehungen zwischen den dichotomisierten Gruppen und die Komplexität 
der Situation insgesamt ignoriert werden. Diese Simplifizierung hat eine 
Funktion, nämlich sich aus der Verantwortung zu ziehen, um weiterhin 
von jenen Privilegien, die mit der Essenzialisierung einhergehen, zu pro-
fitieren.“ (ebd., 11)

Islam-/Muslim*innenfeindlichkeit (Einstellungen) und antimuslimischer 
Rassismus (gesellschaftliches Verhältnis) sind auf unterschiedlichen Ebenen 
angesiedelt, jedoch eng miteinander verflochten. Die individuelle und die 
strukturelle Ebene können nicht völlig unabhängig voneinander betrachtet 
werden, da es durchaus Berührungspunkte und wechselseitige Einflüsse gibt. 
Individuelle Einstellungen entstehen nicht im luftleeren Raum ohne Bezug 



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

113

zu vorherrschenden rassistischen und diskriminierenden Strukturen. Vor-
urteile können zu Stigmatisierung und Diskriminierung führen bzw. eine 
maßgebliche Vorbedingung für Diskriminierung darstellen, da sie Ungleich-
wertigkeitsvorstellungen manifestieren und Machtverhältnisse legitimieren 
(Zick et al. 2011). Gleichzeitig haben Diskriminierungspraxen und struktu-
reller Rassismus das Potential, bestehende Vorurteile weiter zu verfestigen 
und zu reproduzieren. Aktuelle Forschung zum Thema zeigt beispielsweise, 
dass antirassistische Narrative das Potential haben, muslim*innenfeindliche 
Einstellungen und Verhaltensintentionen zu reduzieren (Diekmann & Janzen 
2024).

Die Bezeichnung antimuslimischer Rassismus ist nicht unumstritten. Kri-
tiker*innen fragen nach der Legitimität der Verwendung des Rassismus-Be-
griffs im Zusammenhang mit Muslim*innen, da das konstituierende Merk-
mal hier Religion und kein (vermeintlich) biologisches Merkmal (‚Rasse‘) ist. 
In dieser Argumentation basiert Rassismus auf vermeintlich biologisch de-
terminierten, das heißt ‚naturgegebenen‘ und ‚unumstößlichen‘ Unterschie-
den zwischen Gruppen. Aufgrund dieser Verengung des Rassismuskonzepts, 
das in Deutschland historisch sehr aufgeladen ist, wurde der Rassismus-
begriff – anders als das englische race – lange Zeit vermieden. Stattdessen 
wurde mit Begriffen wie Fremdenfeindlichkeit gearbeitet (Sinanoğlu & Polat 
2023). Fremdenfeindlichkeit ist allerdings erneut ein Begriff aus der Vor
urteilsforschung, der vor allem ein individuelles Feindschaftsverhältnis be-
tont. Ein solches Verständnis greift für Rassismus als Strukturmerkmal zu 
kurz:

„[…] racism should not be seen as about individuals with bad attitudes 
[…], not because such individuals do not exist (they do) but because such 
a way of thinking underestimates the scope and scale of racism, thus leav-
ing us without an account of how racism gets reproduced“ (Ahmed 2012, 
44).

Die aktuellere Rassismusforschung hat ein breiteres Verständnis von Ras-
sismus und bezieht sich auf das Zusammenleben von Angehörigen der Do-
minanzgesellschaft und Marginalisierten mit besonderem Fokus auf die 
Macht- und Ressourcenverteilung (Mecheril & Scherschel 2009). In der Ras-
sismusforschung geht es also vor allem um das hierarchisch strukturierte 
Verhältnis von dominanter und marginalisierter Gruppe und um die Legi-
timierung eines unterschiedlichen Zugangs zu ökonomischen, politischen, 
gesellschaftlichen und kulturellen Ressourcen. Rassismus ist dann als soziale 
Praxis zu verstehen, welche sich immer wieder auf ‚natürliche‘ Begebenhei-



Isabell Diekmann

114

ten beruft, letztendlich aber das Resultat von Definitionsprozessen und sozial 
konstruierten Kategorien ist (ebd.). Als Indikator für die vorangeschrittene 
Etablierung eines breiteren Verständnisses von Rassismus in der Bevölke-
rung in Deutschland können die Ergebnisse der Auftaktstudie zum Natio-
nalen Diskriminierungs- und Rassismusmonitor (NaDiRa) des Deutschen 
Zentrums für Integrations- und Migrationsforschung (DeZIM) interpretiert 
werden: Etwa 90 Prozent der Befragten stimmen der Aussage zu, dass es 
Rassismus in Deutschland gibt (DeZIM 2022). In diesem breiteren, nicht aus-
schließlich biologistischen Verständnis von Rassismus können dann auch 
Muslim*innen oder als muslimisch Markierte von Rassismus betroffen sein. 
Shooman (2014) schreibt dazu:

„Aus einer dominanten gesellschaftlichen Position heraus werden sie un-
abhängig von einem individuellen Glaubensbekenntnis als eine homo
gene und quasi-natürliche Gruppe in binärer Anordnung zu weißen 
christlichen/atheistischen Deutschen bzw. Europäern konstruiert und 
mit kollektiven Zuschreibungen versehen; es wird ein Wissen über sie 
und ihr Wesen als Gruppe erzeugt, und sie gelten anhand verschiedener 
Merkmale als ‚identifizierbar‘.“ (Shooman 2014, 64 f.)

Begriffe wie Kultur oder Religion haben in heutigen rassistischen Weltbil-
dern also eine ähnliche Funktion wie der biologistische ‚Rasse‘-Begriff:

„Auch der gegenwärtige antiislamische Rassismus funktioniert nach der 
altbekannten rassistischen ‚Logik‘, nutzt aber vermehrt kulturalistische 
Argumentationen. ‚Ethnie‘ oder ‚Kultur‘ dienen als Ersatzbegriffe für ei
nen diffamierten genetischen ‚Rasse‘begriff und versuchen, den darin 
zugrunde liegenden Macht- und Herrschaftsanspruch zu verschleiern.“ 
(Merz 2015, 372)

Aus diesem Grund wird auch von einer „Rassifizierung“ von Muslim*innen 
gesprochen (Shooman 2014, 81). Dieser Prozess bezieht sich auf Differenz-
konstruktionen, die entlang von Differenzlinien wie Kultur oder Religion ein 
‚Wir vs. die Anderen‘ herstellen und festigen (auch verhandelt unter dem Be-
griff Othering, vgl. hierzu Logeswaran 2023). Oftmals ist im Kontext dieses 
kulturellen Rassismus auch die Rede von „Neo-Racism“ (Balibar 1991, 17) 
oder einem „Rassismus ohne ‚Rassen‘“ (Hall 1989, 913). Die Forschung zu 
antimuslimischem Rassismus kann somit im Bereich der rassismuskritischen 
Forschung verortet werden. Dass (auch) Muslim*innen von Rassismus be-
troffen sein können, scheint sich mittlerweile auch als kollektives Wissen 



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

115

in größeren Teilen der deutschen Gesellschaft etabliert zu haben, wie die 
NaDiRa-Auftaktstudie zeigt (DeZIM 2022).

Es wurde deutlich, dass Islam-/Muslim*innenfeindlichkeit wie auch 
antimuslimischer Rassismus weit verbreitete Begriffe sind, die jedoch für 
unterschiedliche Konzepte und Forschungstraditionen stehen und nicht ver-
wechselt werden sollten. Ich plädiere dafür, beide Forschungsstränge zusam-
menzudenken und nicht von sich diametral und unvereinbar gegenüberste-
henden Ansätzen auszugehen, sondern vielmehr von einem Zusammenspiel 
feindlicher Einstellungen und rassistischer Gesellschaftsstrukturen. Islam- 
und Muslim*innenfeindlichkeit hängen eng mit antimuslimischem Rassis-
mus zusammen, sind ein elementarer Bestandteil desselben, stehen jedoch 
für eine andere Perspektive: Islam-/Muslim*innenfeindlichkeit sind auf der 
individuellen Einstellungsebene zu verorten und nehmen eher weniger ge-
samtgesellschaftliche Strukturen und Machtverhältnisse in den Blick. Letzt-
endlich manifestiert sich an diesem Beispiel die in der Soziologie bekannte 
Problematik der Verbindung von Mikro- und Makroebene:

„Es muß [sic !] für die Lösung der Aufgaben der Soziologie – die Erklä-
rung sozialer Zusammenhänge und Prozesse – eine Verbindung zwischen 
den Strukturen der Gesellschaft und dem Handeln der Menschen geben“ 
(Esser 1999, 5).

Was hier als Handeln bezeichnet wird, lässt sich in der Ungleichheitsfor-
schung auch als Identitätskonstruktionen beschreiben (Winker & Degele 
2009, 18). Beide hier diskutierten Forschungstraditionen sind wichtige An-
sätze und Impulse für die Erforschung von religionsbezogener Diskrimi-
nierung und Ungleichheit. Die unterschiedlichen Ebenen – individuell und 
strukturell – wirken wechselseitig aufeinander ein. Konkret versteht dieser 
Beitrag antimuslimischen Rassismus als ein System, rassistische Strukturen 
und Diskurse, in denen Muslim*innen oder als solche Wahrgenommene dis-
kriminiert und als ‚anders‘ markiert werden. Ein entscheidendes Zahnrad in 
diesem Gefüge (neben anderen) stellen gegen Muslim*innen und den Islam 
gerichtete Vorurteile dar. Diese wirken auf individueller Ebene an der Le-
gitimation und Reproduktion bestehender Hierarchien und Ungleichheiten 
mit. Gleichzeitig sind gegen den Islam und gegen Muslim*innen gerichtete 
feindliche Einstellungen in ihrer Genese nicht unabhängig von rassistischen 
Strukturen (z. B. Wissensbeständen) zu verstehen, denn sie werden inner-
halb dieser reproduziert. Dieser Argumentation folgend können Islamfeind-
lichkeit, verstanden als feindliche Einstellungen gegenüber der Religion des 
Islams, und Muslim*innenfeindlichkeit, verstanden als feindliche Einstellun-



Isabell Diekmann

116

gen gegenüber Menschen aufgrund ihres tatsächlichen oder zugeschriebenen 
muslimischen Glaubens, als zwei Säulen im Rahmen des antimuslimischen 
Rassismus verstanden werden, der hier als gesellschaftliches Verhältnis ge-
dacht wird. Beide Perspektiven schließen sich nicht aus, sondern können 
sich für ein tiefergehendes Verständnis des Phänomens sinnvoll ergänzen.

Diskussion: Theoretische, methodologische und handlungspraktische 
Implikationen

Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit sind nach wie vor weit verbreitet in 
der deutschen Gesellschaft. Ziel einer Gesellschaft, die von Vielfalt und Inter-
kulturalität geprägt ist, sollte es sein, Vorurteile und Rassismen zu erkennen 
und abzubauen. Ein erster Schritt auf diesem Weg ist die wissenschaftliche 
Auseinandersetzung mit entsprechenden Phänomenen. Elaborierte Konzepte 
und präzise Messinstrumente sind essentiell, um den Status Quo zu erfassen 
und bearbeiten zu können. Trennscharfe Definitionen und angemessene Ope-
rationalisierungen sind „[r]elevant […] für die verstehende Sozialwissenschaft 
und Präventionsarbeit, die sich zum Ziel setzen, Aussagen über die Qualität 
sozialer Konflikte zu treffen und Lösungsvorschläge anzubieten“ (Logvinov 
2017, 3). Dieser Beitrag hat gezeigt, dass zukünftig an einer differenzierteren 
wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Islam- und Muslim*innenfeind-
lichkeit und antimuslimischem Rassismus sowie an der Anerkennung ihrer 
Verwobenheit und Mehrdimensionalität kein Weg vorbeiführt.

Schauen wir zunächst auf die Differenzierung von Islam- und Muslim*in-
nenfeindlichkeit. Die Ergebnisse sprechen für eine konzeptionelle Nach-
justierung in dem Sinne, dass Einstellungen gegenüber dem Islam und ge-
genüber Muslim*innen nicht als identisch verstanden und beide nicht in 
unauflösbarer Abhängigkeit zueinander konstruiert werden sollten. Eine un-
differenzierte parallele Benennung von feindlichen Einstellungen gegenüber 
dem Islam und gegenüber Muslim*innen, die mitunter bereits an eine syn-
onyme Verwendung bzw. an eine vollständige Austauschbarkeit der Begriffe 
grenzt, greift vor dem Hintergrund der offengelegten Mehrdimensionalität 
des Phänomens zu kurz. Um das Phänomen in all seinen Dimensionen zu 
verstehen und zu erfassen, ist es notwendig, anzuerkennen, dass die Adres-
sat*innen von Feindlichkeit im Phänomenbereich variieren können: Vorur-
teile können sich sowohl auf den Islam als Religion als auch auf Menschen 
mit tatsächlichem oder zugeschriebenem muslimischen Glauben beziehen. 
Beides hängt zusammen, ist jedoch nicht identisch.



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

117

Aus dieser Erkenntnis ergibt sich die Notwendigkeit einer Auseinander-
setzung mit methodologischen Konsequenzen. Die Ergebnisse zeigen deut-
lich, dass Items unterschiedlich bewertet werden, je nachdem ob sie sich 
wörtlich auf den Islam oder auf Muslim*innen beziehen. Dieses Wissen er-
fordert eine erhöhte Sensibilität bei der Auswahl der Items zur Messung von 
Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit. Muslim*innenbezogene Items zu nut-
zen und das zu messende Konstrukt Islamfeindlichkeit zu nennen (oder um-
gekehrt), ignoriert, dass es einen feinen Unterschied zwischen Islam- und 
Muslim*innenfeindlichkeit gibt, der sich nicht zuletzt im Ausmaß der Ein-
stellungen manifestiert. Aus methodologischer Perspektive ist eine Überar-
beitung bestehender Messinstrumente notwendig.

Schließlich ergeben sich handlungspraktische Konsequenzen. Die Er-
kenntnisse dieser Arbeit können helfen, eine Sensibilität für die Mehrdimen-
sionalität des Phänomens zu fördern und auf dieser Basis passgenaue Prä-
ventionsansätze zu entwickeln. Sie können für die sozialpädagogische Praxis 
relevant sein, da durch eine Sensibilisierung für diese Thematik unter Prak-
tiker*innen differenzierter herausgearbeitet werden kann, gegen wen oder 
was sich die feindlichen Einstellungen potentieller Klient*innen richten, und 
entsprechend darauf zugeschnittene Präventions- und Interventionsange
bote entwickelt werden können. Die nachgewiesenen Unterschiede bei 
gleichzeitigen Korrelationen und Überschneidungen können als wichtiger 
Hinweis auf die Notwendigkeit der parallelen Betrachtung und Bearbeitung 
von Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit gewertet werden. Ansätze in der 
politischen Bildung oder der pädagogischen Praxis, die sich lediglich auf die 
Reduzierung von Vorurteilen gegenüber entweder der Religion des Islams 
oder Menschen muslimischen Glaubens fokussieren, bearbeiten das Phäno-
men immer nur partiell. Denkbar wäre eine Verbindung von Maßnahmen, 
die auf unterschiedliche Wissensbestände und Heterogenitäten in Bezug auf 
den Islam einerseits und Muslim*innen anderseits abzielen. Dies könnte bei-
spielsweise im Rahmen von Moscheeführungen stattfinden, von denen wir 
wissen, dass sie ein vorurteilsreduzierendes Potential besitzen (Janzen et al. 
2024). Solche Führungen, wie sie bereits massenhaft etwa von Schulklassen 
gebucht werden, bieten die Möglichkeit, Wissen sowohl über die verschiede-
nen Lehren des Islams als auch über die Lebensrealitäten von Muslim*innen 
zu erlangen. Sie bieten Möglichkeiten des direkten Austauschs und des Kon-
takts zu Muslim*innen und machen gleichzeitig die Religion des Islams di-
rekt erfahrbar. Wichtig ist jedoch zu reflektieren, dass hier unterschiedliche, 
wenn auch zusammenhängende Vorurteilsstrukturen angesprochen werden: 
zum einen Vorurteile gegenüber dem Islam als Religion, zum anderen gegen-
über Menschen, die als Muslim*innen wahrgenommen werden.



Isabell Diekmann

118

Die herausgearbeitete notwendige Differenzierung von Islam- und Mus-
lim*innenfeindlichkeit stellt jedoch keine Legitimation für eine vollkommen 
unabhängige Betrachtung von (feindlichen Einstellungen gegenüber) Islam 
und Muslim*innen dar, wie es beispielsweise durch den im deutschen politi-
schen Diskurs oft gehörten Satz „Muslim*innen gehören zu Deutschland, der 
Islam jedoch nicht.“ suggeriert wird. Eine vollständige Entkopplung ist empi-
risch ebenso wenig haltbar wie eine vollständige Gleichsetzung. Stattdessen 
soll eine Differenzierung dazu beitragen, das Phänomen in seine Einzelteile 
zu zerlegen und in all seinen Dimensionen zu verstehen. Denn nur durch 
solche Entflechtungen können Verflechtungen von Islam- und Muslim*in-
nenfeindlichkeit erforscht und bearbeitet werden.

Zudem wurde in diesem Beitrag eine Abgrenzung von Islam- und Mus-
lim*innenfeindlichkeit zu antimuslimischem Rassismus unternommen. 
Durch die Verortung auf der individuellen Einstellungsebene (Feindlichkeit) 
einerseits und dem Verständnis als Strukturmerkmal (Rassismus) anderer-
seits sollte deutlich geworden sein, dass eine Vermischung oder gar Gleich-
setzung der Konzepte nicht nur unzureichend und unpräzise ist, sondern 
auch unterschiedliche Forschungstraditionen und damit verbundene Ideen 
ignoriert. Stattdessen habe ich vorgeschlagen, beides in wechselseitigem Be-
zug aufeinander zu verstehen, Islam- und Muslim*innenfeindlichkeit also als 
zwei Säulen des antimuslimischen Rassismus zu begreifen. Feindliche Ein-
stellungen finden innerhalb einer rassistisch strukturierten Gesellschaft ih-
ren Platz, indem sie zum Beispiel rassistische Praktiken und Diskurse legiti-
mieren und gleichzeitig durch diese verstärkt oder erzeugt werden können.

Die genaue Bestimmung und Abgrenzung der Konzepte Muslim*innen- 
bzw. Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus ist sowohl aus wis-
senschaftlicher Perspektive äußerst wichtig und eine notwendige Voraus-
setzung zur Adressierung des Phänomens (Shooman 2019) als auch für die 
Praxis zur Ableitung von Handlungsempfehlungen von nicht zu unterschät-
zender Relevanz (Attia 2013; Güvercin & Karahan 2019). In Abhängigkeit 
der genauen konzeptionellen Fassung des Phänomens können sich unter-
schiedliche Implikationen für die Praxis ergeben. Ein Beispiel: Wenn Prä-
ventionsarbeit auf die individuelle Einstellungsebene (Islam-/Muslim*innen-
feindlichkeit) abzielt, bietet sich eine Veränderung ebendieser Einstellungen 
durch gezielte Wissensvermittlung, das heißt Bildungs- und Aufklärungs-
arbeit an. Soll jedoch strukturellem Rassismus begegnet werden und sollen 
Machtverhältnisse herausgefordert werden, bedarf es zusätzlicher Maßnah-
men in verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen und Institutionen, wie 
etwa den Medien, dem Bildungswesen, der Polizei, der Justiz, der Politik und 
der Wirtschaft (ebd.).



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

119

Präventionsmaßnahmen wie der Präventionszirkel von Kaddor et al. 
(2020) berücksichtigen bereits sowohl die individuelle als auch die struktu-
relle Dimension des Phänomens. Eines der fünf in diesem Zusammenhang 
entwickelten Module bezieht sich beispielsweise auf das Wissen über die 
Vielfalt im Islam, ein anderes auf muslimisches Leben in Deutschland, ein 
weiteres auf die Reflexion von Othering-Prozessen. Die Autorinnen betonen, 
dass die fünf Module für eine pädagogische präventive und effektive Arbeit 
als ganzheitliches Konzept verstanden werden müssen. Ein solcher Ansatz 
bietet die Chance, Einstellungen zu kontextualisieren und eine strukturelle 
Ebene bei der Präventionsarbeit mitzudenken, also beispielsweise Macht-
asymmetrien zu reflektieren. Würde er dies nicht tun, blieben

„[b]eide Perspektiven […] isoliert voneinander beschränkt, weil sie das 
Wirken gesellschaftlicher Strukturen auf das Denken des Individuums 
und andersherum, die Verankerung des Denkens des Individuums in-
nerhalb gesellschaftlicher Strukturen, jeweils nur in Ansätzen abbilden.“ 
(Kaddor et al. 2020, 3)

Islam- und Muslim*innenfeindlichekit sowie antimuslimischen Rassismus 
in praktischen Kontexten gleichermaßen zu berücksichtigen, bedeutet aber 
auch, nicht nur Wissen zu vermitteln und zu kontextualisieren, sondern päd-
agogische Praxen rassismuskritisch zu gestalten. Anspruchshaltungen auf 
Teilhabe sollte beispielsweise nicht mit einer „Senk deine Erwartungen-
Haltung“ begegnet werden, z. B. durch Legitimierung rassistischer Praxen 
(El-Mafaalani 2021). Eine umfangreiche, wissenschaftlich begleitete Evalua-
tion etwaiger Präventionsmaßnahmen wäre ein wichtiges Forschungsdesi-
derat für zukünftige Forschung im Phänomenbereich. Der vorliegende Bei-
trag konnte die Grundlage hierfür schaffen, indem verschiedene Konzepte 
differenziert und präzisiert wurden und damit die mitunter chaotische termi-
nologische Landschaft im Phänomenbereich systematisiert wurde.



Isabell Diekmann

120

Literaturverzeichnis
Ahmed, Sara (2012): On Being Included: Racism and Diversity in Institutional Life. 

Durham/London: Duke University Press.
Attia, Iman (2013): Privilegien sichern, nationale Identität revitalisieren. Gesell-

schafts- und handlungstheoretische Dimensionen der Theorie des antimuslimi-
schen Rassismus im Unterschied zu Modellen von Islamophobie und Islamfeind-
lichkeit. In: Journal für Psychologie, 21(1), S. 1 – ​31.

Balibar, Étienne (1991): Is there a ‚Neo-Racism‘ ? In: Balibar, Étienne/Wallerstein, 
Immanuel (Hg.): Race, Nation, Class. Ambiguous Identities. London, New York: 
Verso, S. 17 – ​28.

Bielefeldt, Heiner (2012): Muslimfeindlichkeit. Ausgrenzungsmuster und ihre Über-
windung. In: Bundesministerium des Innern im Auftrag der Deutschen Islam 
Konferenz (Hg.): Muslimfeindlichkeit – Phänomen und Gegenstrategien. Beiträge 
der Fachtagung der Deutschen Islam Konferenz am 4. und 5. Dezember 2012. 
Berlin, S. 22 – ​34.

Biskamp, Floris. Orientalismus und demokratische Öffentlichkeit. Postcolonial 
Studies, Band 27. Bielefeld: transcript, 2016.

Bleich, Erik (2011): What is Islamophobia and How Much Is there ? Theorizing and 
Measuring an Emerging Comparative Concept. In: American Behavioral Scien-
tist, 55(12), S. 1581 – ​1600.

Brockett, Adrian/Village, Andrew/Francis, Leslie J. (2009): Internal Consistency Re-
liability and Construct Validity of the Attitude toward Muslim Proximity Index 
(AMPI): a Measure of Social Distance. In: British Journal of Religious Education, 
31(3), S. 241 – ​249.

Conway, Gordon (1997) Islamophobia – A challenge for Us All. Report of the Runny-
mede Trust Commission on British Muslims and Islamophobia. London, UK.

DeZIM – Deutsches Zentrum für Integrations- und Migrationsforschung (2022). 
Rassistische Realitäten: Wie setzt sich Deutschland mit Rassismus auseinan-
der ? Auftaktstudie zum Nationalen Diskriminierungs- und Rassismusmonitor 
(NaDiRa). Berlin.

Diekmann, Isabell (2020): Differentiation between Religion and Individuals ? Mea-
suring Hostile Attitudes towards Islam and Muslims in Germany. In: Kindström 
Dahlin, Moa/Larsson, Oscar/Winell, Anneli (Hg.): Religion, Migration and Exis-
tential Wellbeing. Theorizing the Role of Religion in Contemporary Migration and 
Integration Governance. London: Routledge, S. 53 – ​68.

Diekmann, Isabell (2023): Muslim*innen- und Islamfeindlichkeit. Zur differenzier-
ten Betrachtung von Vorurteilen gegenüber Menschen und Religion. Wiesbaden: 
Springer VS.



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

121

Diekmann, Isabell/Janzen, Olga (2024): Zwischen Pauschalisierung und Differenzie-
rung: Einstellungen gegenüber Muslim*innen und dem Islam in Deutschland. Re-
ligionsmonitor. Gütersloh: Bertelsmann.

El-Mafaalani, Aladin (2021): Wozu Rassismus ? Von der Erfindung der Menschenrassen 
bis zum rassismuskritischen Widerstand. Köln: Kiepenheuer & Witsch.

Esser, Hartmut (1999): Soziologie. Spezielle Grundlagen. Band 1: Situationslogik und 
Handeln. Frankfurt am Main: Campus Verlag.

Fernández-Reino, Mariña, Valentina Di Stasio und Susanne Veit (2022). Discrimi-
nation Unveiled: A Field Experiment on the Barriers Faced by Muslim Women 
in Germany, the Netherlands, and Spain. In: European Sociological Review, (39)3, 
S. 479 – ​497.

Güvercin, Eren/Karahan, Engin (2019): Aktiv gegen Islamfeindlichkeit und antimusli-
mischen Rassismus. Akteure und Herausforderungen. CLAIM – Allianz gegen Is-
lam- und Muslimfeindlichkeit. Berlin.

Hafez, Farid (2017): Schulen der Islamophobieforschung: Vorurteil, Rassismus 
und dekoloniales Denken. In: Hafez, Farid (Hg.): Jahrbuch für Islamophobie­
forschung, 8. Wien: New Academic Press, S. 9 – ​28.

Hall, Stuart (1989): Rassismus als ideologischer Diskurs. In: Das Argument – Zeit-
schrift für Philosophie und Sozialwissenschaften, 31(178), S. 913 – ​921.

Heitmeyer, Wilhelm (2012): Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit (GMF) in ei-
nem entsicherten Jahrzehnt. In: Heitmeyer, Wilhelm (Hg.): Deutsche Zustände. 
Folge 10. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, S. 15 – ​41.

Imhoff, Roland/Recker, Julia (2012): Differentiating Islamophobia: Introducing a 
New Scale to Measure Islamoprejudice and Secular Islam Critique. In: Political 
Psychology, 33(6), S. 811 – ​824.

Janzen, Olga/Ahrens, Petra-Angela (2022): Islam- und Muslim:innenfeindlichkeit 
unter jungen Menschen in Deutschland: Eine Frage der religiösen Selbstver
ortung ? In: Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik, 6, S. 463 – ​490.

Janzen, Olga/Diekmann, Isabell/Tsolak, Dorian/Salentin, Kurt (2024): Do Guided 
Mosque Tours Alleviate the Prejudice of Non-Muslims against Islam and Mus-
lims ? Evidence from a Quasi-Experimental Panel Study from Germany. In: Zeit-
schrift für Religion, Gesellschaft und Politik, 8, S. 129 – ​159.

Kaddor, Lamya/Fischer, Henriette/Pfaff, Nicolle (2020): Präventionsansätze gegen 
Antimuslimischen Rassismus und Islamfeindlichkeit für Schule und außerschuli-
sche Jugendarbeit. URL: https://islam-feindlichkeit.de/publikationen/.

Kunst, Jonas R./Sam, David L./Ulleberg, Pål (2013): Perceived Islamophobia: Scale 
Development and Validation. In: International Journal of Intercultural Relations, 
37(2), S. 225 – ​237.

https://islam-feindlichkeit.de/publikationen/


Isabell Diekmann

122

Lee, Sherman A./Reid, Chelsea A./Short, Stephen D./Gibbons, Jeffrey A./Yeh, Ruth/
Campbell, Matthew L. (2013): Fear of Muslims: Psychometric Evaluation of the 
Islamophobia Scale. In: Psychology of Religion and Spirituality, 5(3), S. 157 – ​171.

Leibold, Jürgen/Kühnel, Steffen (2003): Islamphobie. Sensible Aufmerksamkeit für 
spannungsreiche Anzeichen. In: Heitmeyer, Wilhelm (Hg.): Deutsche Zustände. 
Folge 2. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, S. 100 – ​119.

Logeswaran, Araththy (2023): Othering. In: Pertsch, Sebastian (Hg.): Vielfalt. Das 
andere Wörterbuch. DUDEN, S. 170 – ​171.

Logvinov, Michail (2017): Muslim- und Islamfeindlichkeit in Deutschland. Begriffe 
und Befunde im europäischen Vergleich. Wiesbaden: Springer VS.

Mecheril, Paul/Scherschel, Karin (2009): Rassismus und „Rasse“. In: Melter, Claus/
Mecheril, Paul (Hg.): Rassismuskritik. Band 1. Rassismustheorie und -forschung. 
Schwalbach: Wochenschau Verlag, S. 39 – ​58.

Merz, Sibille (2015): Islam. In: Arndt, Susan/Ofuatey-Alazard, Nadja (Hg.): Wie Ras-
sismus aus Wörtern spricht. (K)Erben des Kolonialismus im Wissensarchiv deutsche 
Sprache. Ein kritisches Nachschlagewerk. Münster: UNRAST-Verlag, S. 365 – ​377.

Pascoe, Elizabeth A./Smart Richman, Laura (2009): Perceived Discrimination and 
Health: A Meta-Analytic Review. In: Psychological Bulletin, 135(4), S. 531 – ​554.

Pfahl-Traughber, Armin (2012): Die fehlende Trennschärfe des „Islamophobie“-
Konzepts für die Vorurteilsforschung. Ein Plädoyer für das Alternativ-Konzept 
„Antimuslimismus“ bzw. „Muslimenfeindlichkeit“. In: Botsch, Gideon/Glöckner, 
Olaf/Kopke, Christoph/Spieker, Michael (Hg.): Islamophobie und Antisemitis-
mus – ein umstrittener Vergleich. Berlin: De Gruyter, S. 11 – ​28.

Rommelspacher, Birgit (2009): Was ist eigentlich Rassismus ? In: Melter, Claus/
Mecheril, Paul (Hg.): Rassismuskritik. Band 1. Rassismustheorie und -forschung. 
Schwalbach am Taunus: Wochenschau-Verlag.

Shooman, Yasemin (2014): „…weil ihre Kultur so ist“. Narrative des antimuslimischen 
Rassismus. Bielefeld: transcript.

Sinanoğlu, Cihan/Polat, Serpil (2023). Rassismusforschung in Bewegung: Rassis-
mus – ein neues altes Thema ? In: Nationaler Diskriminierungs- und Rassismus-
monitor (Hg.): Rassismusforschung I. Theoretische und interdisziplinäre Perspekti-
ven. Bielefeld: transcript, S. 7 – ​22.

Uenal, Fatih (2016): Disentangling Islamophobia: The Differential Effects of Sym-
bolic, Realistic, and Terroristic Threat Perceptions as Mediators between Social 
Dominance Orientation and Islamophobia. In: Journal of Social and Political Psy-
chology, 4(1), S. 66 – ​90.

Uenal, Fatih/Bergh, Robin/Sidanius, Jim/Zick, Andreas/Kimel, Sasha/Kunst, Jonas R. 
(2021): The Nature of Islamophobia: A Test of a Tripartite View in Five Coun-
tries. In: Personality and Social Psychology Bulletin, 47(2), S. 275 – ​292.



Islamfeindlichkeit, Muslim*innenfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus

123

Weichselbaumer, Doris (2020). Multiple Discrimination against Female Immigrants 
Wearing Headscarves. In: Industrial & Labor Relations Review, (73)3, S. 600 – ​627.

Winker, Gabriele/Degele, Nina (2009): Intersektionalität. Zur Analyse sozialer Un-
gleichheiten. Bielefeld: transcript.

Zick, Andreas (2021): Herabwürdigungen und Respekt gegenüber Gruppen in der 
Mitte. In: Zick, Andreas/Küpper, Beate (Hg.): Die geforderte Mitte. Rechtsextreme 
und demokratiegefährdende Einstellungen in Deutschland 2020/21. Hg. von der 
Friedrich-Ebert-Stiftung. Bonn: J. H. W. Dietz Nachf. GmbH, S. 181 – ​212.

Zick, Andreas/Küpper, Beate/Heitmeyer, Wilhelm (2011): Vorurteile als Elemente 
Gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit – eine Sichtung der Vorurteils
forschung und ein theoretischer Entwurf. In: Pelinka, Anton (Hg.): Vorurteile. 
Ursprünge, Formen, Bedeutung. Berlin: de Gruyter, S. 287 – ​316.




