
145

F. Güzin Ağca Varoğlu, Galip Varoğlu

Die Berliner Şehitlik Moschee 
als transnationaler migrantischer 
Erinnerungsraum

Abstract: Der Artikel fokussiert sich auf die Berliner Şehitlik Moschee als 
einen transnationalen migrantischen Raum. Neben Aktivitäten in der Mo-
schee, die verschiedene gesellschaftliche Gruppen ansprechen, unterstreicht 
die Geschichte des Raums, die auf die osmanisch-deutschen Beziehungen des 
19. Jahrhunderts zurückgeht, die Bedeutung dieses transnationalen Raumes
für das Berliner Stadtbild. Insofern bietet der historische Hintergrund der
Moschee den Nachfolgegenerationen die Möglichkeit, nicht nur kulturelle
Identität, sondern auch Stadtzugehörigkeit zu erwerben. Die Moschee, mit
ihrer Funktion bei der Übertragung des kulturellen Gedächtnisses sowie in
den alltäglichen Praktiken von Migrant:innen und ihren Nachfolgegeneratio-
nen, wird somit in den Fokus gerückt. Dieser Aufsatz ist ein Beitrag zur kul-
tursoziologischen Raum- und Migrationsforschung in Deutschland.1

Keywords: Islam in Deutschland, kulturelles Gedächtnis, Stadtbild, transna-
tionaler Erinnerungsraum, transnationale Moschee.

1	 Dieser Artikel wurde basierend auf der Präsentation mit dem Titel „Transnationaler 
Raum und Migrationsgedächtnis: Die Berliner Şehitlik Moschee“, die auf dem Nationalen 
Soziologiesymposium in Kütahya im Jahr 2023 vorgetragen wurde, verfasst.

Published in: Detlev Quintern (Hrsg./Ed.), Türkisch-Deutsche Perspektiven /  Türk-
Alman Bakış Açıları, 2/2025. DOI: https://doi.org/10.60501/tdp.2025.2.110532



F. Güzin Ağca Varoğlu, Galip Varoğlu

146

Einleitung: Den transnationalen Raum überdenken

Seit dem Anwerbeabkommen zwischen der Bundesrepublik Deutschland und 
der Türkei im Jahr 1961 haben die Migrationswellen ihre Kontinuität und 
Relevanz behalten. Diese Erfahrung(en), die als eines der wichtigsten Bei-
spiele für internationale Arbeitsmigration gelten, werden durch die aktive 
Sichtbarkeit der Nachfolgegenerationen in der Gesellschaft in vielschichti-
gen Dimensionen diskutiert. Mittlerweile wurde die Gastarbeitergeneration 
durch Generationen, die ihre Sozialisationsprozesse in Deutschland durch-
laufen haben, und durch in periodischen Wellen zugewanderte Migranten-
gruppen ersetzt.2 Im Zuge der wirtschaftlichen, politischen und sozialen 
Globalisierungseffekte haben sich die Migrant:innen diversifiziert. Anstelle 
einer statischen und passiven Betrachtung der Migrant:innen als homoge-
nes Ganzes haben ihre Handlungsträgerschaft auf der Mikroebene und ihre 
Verknüpfung mit globalen Verhältnissen auf der Makroebene an Bedeutung 
gewonnen (Schiller, Basch & Blanc 1995; Faist 2000 a/b; Pries 1996). Die Li-
teratur zur transnationalen Migration, die sich auf die fortdauernden viel-
fältigen Netzwerke in den Herkunfts- und Aufnahmeländern konzentriert, 
hat in diesem Zusammenhang die Ausrichtung der Migrationsstudien ver-
ändert (Schiller, Basch & Blanc 1995). Aus dieser Perspektive kann Migration, 
wenn sie als Teil transnationaler Prozesse im Zusammenspiel mit National-
staaten verstanden wird, in komplexeren Zusammenhängen diskutiert wer-
den (Schiller 2010, 110). Die über den Nationalstaat hinausgehenden Bezie-
hungen bilden die transnationale Identität der Migrant:innen. Nach Faist ist 
transnationale Migration kein vollständiger Bruch mit der eigenen Kultur. 
Migration kann somit durch die Untersuchung von Organisationsnetzwer-
ken und sozialen und symbolischen Verbindungen über mehrere National-
staaten hinweg verstanden werden. Migrant:innen setzen diese Bindungen 
in transnationalen sozialen Räumen fort (Faist 2000 a). Der transnationale 
soziale Raum ist die Gesamtheit der Beziehungen zwischen den Staaten und 
der Zivilgesellschaft (ihre Positionierung zur Migrations-, Integrations- und 
Diasporapolitik usw.), den immobilen Kontaktgruppen im Herkunftsland 
(wie z. B. die Verwandten) und den Migrant:innen (Faist 2000 b, 200). Diese 
Beziehungen beeinflussen das Interaktionsmuster, die alltäglichen räumli-
chen Praktiken, ihre Zugehörigkeitsmechanismen in Verbindung mit ihren 
Kontakten zur Zivilgesellschaft und der migrantischen Erinnerungskultur. 

2	 So nehmen beispielsweise hochqualifizierte Migrant:innen (new wave) in aktuellen 
Migrationsstudien eine bemerkenswerte Stellung ein. Für detaillierte Analysen hochqua-
lifizierter Migrant:innen aus der Türkei und Deutschland siehe Danış 2024; Filiz 2024.



Die Berliner Şehitlik Moschee als transnationaler migrantischer Erinnerungsraum

147

Die Relationalität der Interaktionen an verschiedenen geografischen Loka-
tionen, d. h. in transnationalen sozialen Räumen, prägt auch das Leben und 
macht ihre Position in der Aufnahmegesellschaft dynamisch.

Die Interaktionen und Identitätsinszenierungen finden in den sozia-
len Räumen der Migrant:innen (Kulturzentren, Arbeitsplätze, Gebetsräume 
usw.) statt. Dabei gilt die in der Raumdiskussion weit verbreitete Annahme, 
dass Raum sozial produziert wird (Lefebvre 1991), auch für transnationale 
migrantische Räume. Die vielfältigen Bindungen der Migrant:innen zu ih-
rem Herkunftsort werden in den räumlichen Praktiken im städtischen Raum 
sichtbar. Transnationale Räume sind daher relational und ermöglichen, die 
räumlichen Alltagspraktiken in einer Makro-Mikro-Relationalität zu be-
trachten. Die Analyse der Relation zwischen Raum, Alltag und Identität kann 
durch die Beobachtung der Art und Weise, wie Migrant:innen und ihre Ge-
nerationen sich in der Gesellschaft entfalten, erfolgen.

Die Tatsache, dass Migrant:innen Elemente ihres täglichen Lebens (Werte, 
Traditionen, Lebensstil usw.) in die Aufnahmegesellschaft mitnehmen und 
dort weiterhin umsetzen, ermöglicht es ihnen, die Erinnerung lebendig zu 
halten und die kulturelle Überlieferung zu verwirklichen (Gogos 2021). Diese 
Codes werden durch die Sozialisierung den verschiedenen Generationen 
überliefert und von diesen in ihrem eigenen Kontext neu erschaffen. Auf 
diese Weise konstituiert sich das Migrationsgedächtnis, und zwar nicht als 
einseitiger Prozess. Vielmehr entsteht es im intergenerationellen Austausch 
und in allen Kontexten des transnationalen sozialen Raums. Die Migrant:in-
nen entwickeln verschiedene Gedächtnistechniken, um ihre Kulturelemente 
an die nachfolgenden Generationen weiterzugeben, wobei Erzählungen und 
Rituale eine wichtige Rolle spielen (Gogos 2021, 60). Diese Kulturelemente 
(Erzählungen, Artefakte, Rituale usw.) sind für Migrant:innen entscheidend, 
um ihre Beziehung zu Ressourcen zu verstehen und den Herkunftsort ih-
rer Familie zu begreifen (Tweed 2020, 27). Darüber hinaus konstituiert all 
dies die notwendige Verbindung zwischen Erinnerung und Verräumlichung, 
weil Erinnerung gebunden an die Verräumlichung ist (Assmann 2000, 39). 
Somit schaffen transnationale Erinnerungsprozesse neue transnationale Er-
innerungsräume (Wüstenberg 2020). Die Berlin Şehitlik (Märtyrer) Moschee, 
die im Zentrum dieses Beitrags steht, ist als ein transnationaler Erinnerungs-
raum zu betrachten.

Die Konstruktion transnationaler Erinnerungsräume wird durch die Neu-
interpretation dieser kulturellen Überlieferung in ihren zeitgenössischen 
Kontexten möglich. Dies geschieht durch den Handlungsträger, der die Prak-
tiken austrägt, und Strukturen (Wüstenberg 2020). Das kollektive Gedächt-
nis ist ein Prozess und wird durch Handlungen, Strukturen und Praktiken 



F. Güzin Ağca Varoğlu, Galip Varoğlu

148

geprägt, die diesen Prozess in Gang setzen. Diese drei Komponenten spielen 
eine große Rolle bei der Schaffung neuer Erinnerungsräume (Sierp 2020, 338). 
In diesen Räumen werden die Stellung transnationaler Verbindungen in den 
Machtverhältnissen; die Beziehungen bzw. Strategien zwischen Strukturen 
und Handlungsträgern; die intergenerationellen Veränderungen und die Zu-
gehörigkeitsmuster inszeniert, wobei die Transformation der Übertragung 
des kulturellen Gedächtnisses auch beobachtbar ist. Von den damals von 
muslimischen Migrant:innen errichteten Hinterhofmoscheen zu den heuti-
gen neu erbauten Moscheen, zeigen diese religiösen Räume die transnatio-
nalen wirtschaftlichen, sozialen und politischen Netzwerke, in die die Mi-
grant:innen und ihre Generationen als Akteure eingebunden sind, auf. Somit 
stellen die Gebetsräume auch die Wandlung der Sichtbarkeit der Migrant:in-
nen in der Öffentlichkeit dar (Korkmaz 2019). Die Transformation vom Gast-
arbeiter zum transnationalen Akteur (Abadan-Unat 2002) stellt den Wandel 
der Selbstinszenierung, der Zugehörigkeit und des Umgangs mit Ressour-
cen dar. Transnationale Räume – in diesem Fall die Moschee als religiöser 
Raum – sind wichtige Orte der kulturellen Überlieferung, aber auch Orte des 
Konflikts. Denn in diesen Räumen verhandeln nachfolgende Generationen 
einerseits die Erwartungen der vorherigen Generationen durch die kultu-
relle Vermittlung, andererseits die Anforderungen der Gesellschaft (Vásquez 
und Knott 2014, 338). So stellt Schiffauer (2015, 13) fest, dass die erste Gene-
ration die religiösen Gemeinschaften als Schutzraum vor der Entfremdung 
ihrer Kinder sieht, während die zweite und dritte Generation mit Diskrimi-
nierung und Abwertung ihrer kulturellen Wurzeln in der Gesellschaft kon-
frontiert wird.

Der transnationale Raum zeichnet sich durch intensive Interaktionen 
zwischen verschiedenen sozialen Gruppen und Akteuren aus (Bruneau 
2010, 44). Obwohl man davon ausgehen kann, dass in transnationalen re-
ligiösen Räumen nicht diverse soziale Gruppen aktiv sind, sind sie dennoch 
nicht homogen. Die räumlichen Interaktionen stellen eine Kritik an die 
Schwarzweißmalerei der Beziehungen der Migrant:innen mit der Gesamt-
gesellschaft, die in den Parallelgesellschaftdiskursen hervorgehoben wer-
den, dar.3 Eine vielschichtige Betrachtung transnationaler Räume bietet eine 
Alternative zur Betrachtung von Migration durch die Dichotomie von Ent
sendeland und Aufnahmeland. In diesem Sinne soll der vorliegende Beitrag 
die Rolle der Berliner Şehitlik Moschee als transnationaler religiöser Raum 

3	 Für eine ausführliche kritische Bewertung der Debatte über Parallelgesellschaften in 
Deutschland siehe Schiffauer 2011.



Die Berliner Şehitlik Moschee als transnationaler migrantischer Erinnerungsraum

149

in Erinnerung und Praktiken von Migrant:innen und ihren Nachfolgegenera
tionen erörtern.

Das transnationale Erbe des Islam in Berlin

Bowen (2004) erläutert, dass die Präsenz des transnationalen Islams in der 
globalen Öffentlichkeit nicht auf Migration und transnationale religiöse Be-
wegungen reduziert werden kann, und erklärt, dass Islam historisch und in 
seinem Umma (die Gemeinschaft aller Muslime) -Verständnis nicht den An-
spruch erhebt, innerhalb nationaler Grenzen zu sein. Dies macht den Trans-
nationalismus für muslimische Minderheiten unabhängig von dem Mi-
grationsphänomen. Andererseits, so Schiffauer (2010), entsteht unter den 
Lebensbedingungen in der Diaspora ein neues, transnationales Verhältnis 
von Religion und Gesellschaft. Muslime, die aus wirtschaftlichen oder sozia-
len Gründen nach Europa migrieren, sind durch ihre religiösen Praktiken in 
der transnationalen Öffentlichkeit des Islam präsent (Bowen 2004, 891) und 
sind durch die religiösen Organisationen in transnationale Netzwerke einge-
bunden. In diesem Zusammenhang ist für die Betrachtungsweise des trans-
nationalen Islams die Beziehung zwischen transnationalen religiösen Prak-
tiken und entstehenden religiösen Räumen von entscheidender Bedeutung.

Nach Metcalf inszenieren Gemeinschaften den „muslimischen Raum“ 
durch Raumnutzung, Anspruch an Raum, architektonische Formen und 
Raumschaffung, die im Alltagsmuster und in religiösen Vorstellungen sicht-
bar sind (Metcalf 1996, 21 – ​22). Die Moscheen werden durch Rituale, Prakti-
ken, Symbole und soziale Interaktionen konstruiert (Metcalf 1996, 3). Tweed 
erwähnt die Bedeutung der figurativen Instrumente (figurative tools) der 
Kultur (symbolische Handlungen wie Bestattungen und Bauwerke darunter 
Gebetsräume), wodurch Gemeinschaften die lokale Ökologie transformieren 
(Tweed 2020, 25). Die religiösen Erzählungen bzw. Inszenierungen sind durch 
Diasporapolitik in komplexen transnationalen Räumen verankert. Religiöse 
Inszenierungen haben Zeit und Raum übergreifende Verknüpfungen (Garbin 
2014, 363 – ​364). Beispielsweise bezeichnet Mcmurray (2021) die Klangprak-
tiken (sonic practices) und die damit verbundenen Normen der Friedhofs-
besuche als Friedhofspoetik (cemetery poetics). Friedhofspoetik spielt eine 
wichtige Rolle beim Aufzeigen des gemeinsamen Erbes, der kulturellen Iden-
titätsbildung und der Verflechtung von Vergangenheit und Zukunft. Insbe-
sondere durch ihre Sichtbarkeit in Europa bietet sie uns die Möglichkeit, über 
die Entstehung des Kulturerbes und des kulturellen Gedächtnisses in ver-



F. Güzin Ağca Varoğlu, Galip Varoğlu

150

schiedenen Räumen und zu verschiedenen Zeiten in Bezug auf den Islam 
nachzudenken. Kurz gesagt, Friedhofspoetik ist entscheidend für die Über-
tragung des kulturellen Gedächtnisses (Mcmurray 2021, 51 – ​52). Die Verkör-
perung verräumlichter Religion durch religiöse Praktiken stellt nicht nur ei-
nen kollektiven oder individuellen Glaubensvollzug dar, sondern auch eine 
physische, emotionale und spirituelle Verbundenheit mit der Stadtgesell-
schaft (Garbin 2012, 402; Klapetek 2019). Aus diesem Grund sind transnatio-
nale religiöse Organisationen und Räume von besonderer Relevanz für die 
Migrationsforschung. Dies ist darauf zurückzuführen, dass im Westen, wo 
es historisch gesehen keine islamische Tradition gibt, ein neuer Kontext ent-
standen ist.

Dieser neue Kontext im Westen mit all seinen Mustern manifestiert sich 
in transnationalen Moschee-Architekturen (Becker 2017; Rizvi, 2015; Metcalf 
1996). Laut Batuman (2018, 17) führten die globalen Einflüsse des Islam 
durch Historismus zum Wandel der Moscheenarchitektur und es entstan-
den transnationale eklektische Gestaltungsformen. Diese Räume – in die-
sem Artikel transnationale Moscheen –, die die Identitätsräume geworden 
sind, werden auch mit ihren möglichen Auswirkungen auf das Stadtbild4 
thematisiert (Kuppinger 2014a; Kuppinger 2014b). Die Moscheen manifes-
tieren den muslimischen Einfluss auf den öffentlichen Raum mit den sym-
bolischen Bedeutungen (Becker 2017, 1073; Ehrkamp 2005), die sie durch ihre 
physische Präsenz zum Ausdruck bringen und damit ihre Bedeutung für das 
Stadtbild aufzeigen. Denn architektonische Gestaltungen prägen sich in das 
Stadtgedächtnis ein und sind auf die Stadtbildsformung wirksam (Löw 2010, 
164). Mit ihrer Eigenlogik beeinflussen Städte die Erfahrung ihrer Bewohner 
(Löw 2010). Die Architektur, die nicht in das Stadtbild passt, wird als uner-
wünschtes Element und als ein Deutungsmuster für die Differenzierung der 
einzelnen Gruppen in der Stadt wahrgenommen (Löw 2010, 112). In diesem 
Zusammenhang können auch religiöse Räume – insbesondere die mit Mi-
naretten – als Bauten gegen das standardisierte Stadtbild bewertet werden, 
indem sie mit der Eigenlogik Berlins in Verbindung gebracht werden. Mit 
anderen Worten: Alle Elemente, die die Lebenswelten der Muslime durch 
ihren Bezug auf das Innere sowie das Äußere der Moschee prägen, machen 
gerade die religiöse Funktion der Moschee aus. Denn Religionsausübung im 
Islam kann nicht nur auf einen Ort oder Rituale eingeschränkt werden. Das 
durch die Moschee hergestellte Beisammensein schafft eine soziale Ordnung 
(Schiffauer 2010). Die Vorstellung, dass diese soziale Ordnung losgelöst von 

4	 Für einen vergleichenden Überblick über das Stadtbild in Deutschland siehe Löw, 
2010.



Die Berliner Şehitlik Moschee als transnationaler migrantischer Erinnerungsraum

151

der Welt außerhalb der Moschee ist, geht mit der Betonung des Säkularismus 
im Berliner Stadtbild einher.

Das islamische Erbe in Europa hat einen dynamischen und relationalen 
Charakter, der zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten auf-
kommt und neu angeeignet wird. Daher fokussieren sich einige Studien 
darauf, wie die islamischen Elemente (Museumstaxonomien, architektoni-
sche Gebäude, Ausstellungen, Rituale etc.), die als Erbe angesehen werden 
könnten, durch Infrastrukturen, Praktiken und Prozesse materialisiert wer-
den (vgl. Shatanawi, Macdonald & Puzon 2021; Ağca-Varoğlu 2020; Quintern 
2023). Die Şehitlik Moschee ist eines der wenigen Gebäude, das durch den 
Ort, an dem es erbaut worden ist, einen historischen Kontext in Bezug auf 
die islamische Präsenz in Deutschland besitzt, und das eine wichtige Rolle 
bei der Vererbung des Islam in Westeuropa spielt.

Zum historischen Kontext

Die Şehitlik Moschee wurde auf dem Friedhofsgelände, das ursprünglich 
Untertanen des Osmanischen Reiches zugewiesen wurde, errichtet. Mit den 
Erneuerungsbestrebungen im Osmanischen Reich begannen die diplomati-
schen Beziehungen zu den westlichen Staaten im modernen Sinne Gestalt 
anzunehmen. Botschafter, die zuvor zeitweilig nach Europa entsandt worden 
waren, wurden zu ständigen Botschaftern, was zu neuen Situationen führte, 
wie z. B. der Bestattung verstorbener osmanischer Untertanen in christlichen 
Ländern.

Das erste Beispiel ist Aziz Efendi, der Botschafter in Berlin war. Aziz 
Efendi wurde aufgrund der Stellung seines Vaters auf Kreta geboren und 
zog nach dessen Tod nach Istanbul. Nach verschiedenen hohen Ämtern, wie 
Silahşoran-ı Hassa, (Sultans Gardekorps) wurde er 1796 von Selim III. zum 
Außerordentlichen Botschafter in Preußen ernannt (Uysal 2006; Tietze 1948, 
249; Aziz Efendi in Deutsche Biographie). Abgesehen von seiner Botschafter-
tätigkeit war Aziz Efendi mit seinem im westlichen Stil geschriebenen Buch 
Muhayyelat (Phantasien), seiner Beherrschung des Persischen und Franzö-
sischen, seiner Sufi-Persönlichkeit, seinem Interesse an Philosophie und Na-
turwissenschaften und seinem geistreichen Gemüt (Schmiede a) eine inter-
essante Persönlichkeit des sich in einer Modernisierungsphase befindlichen 
Osmanischen Reiches (Tietze 1948, 250). Sein Porträt, das er während seiner 
Reise nach Berlin malen ließ, ist ein Beispiel für diese vielfältige Persön
lichkeit.



F. Güzin Ağca Varoğlu, Galip Varoğlu

152

Aziz Efendi, der am 30. Oktober 1798 starb, wurde zuerst an einem Ort 
in der Nähe des Halleschen Tors beigesetzt, nachdem das Land des Gra-
fen von Podewils von König Wilhelm von Preußen erworben worden war 
(Koloğlu 2018, 87). Laut eines preußischen Polizeiberichts vom 31. Oktober 
1800, den Ahmed Schmiede zitiert, wurde das Grab allerdings später auf-
gebrochen und einige der verbliebenen Körperteile des Verstorbenen traten 
heraus. Der preußische Ministerrat forderte daraufhin eine schnelle Repara-
tur und Instandsetzung (Schmiede b). Nach Aziz Efendi wurde auch Mehmed 
Esad Efendi der als Geschäftsträger in der Botschaft tätig war, 1804 (Uca & 
Can 2019, 1245), Rahmi der Schreiber 1839, Rahmi Efendi 1853 und Aziz Aga 
1854 auf demselben Gelände beigesetzt.5 Der Friedhof, der im Laufe der Zeit 
größer wurde, wurde offiziell als muslimischer Friedhof anerkannt. Vorlie-
genden Dokumenten nach schickte der damalige osmanische Botschafter in 
Berlin, Aristarki Bey6, ein Angehöriger der als Neue Phanarioten bekann-
ten griechischen Familien, die Rechnungen für den Friedhofswärter an die 
Hauptstadt Istanbul.7 Daraus lässt sich schließen, dass der osmanische Staat 
eng in die Instandhaltung des Friedhofs eingebunden war.

Die Gräber befanden sich nun auf der Militäreinheit „Kaiser Franz Garde“ 
und die in der Nähe des Halleschen Tor bestatteten Leichen wurden 1866 
mit Genehmigung des Osmanischen Reiches auf das heutige Gelände verlegt, 
auf dem später die Märtyrer-Moschee (trk. Şehitlik Camii) errichtet wurde 
(Schmiede a).8 In einem Briefwechsel mit Bismarck schrieb der Botschafter 
Aristarki Bey, dass beide Seiten mit der Verlegung des Friedhofs zufrieden 
waren.9 Bismarck, ein erfahrener Politiker, der sich der Bedeutung solcher 
Gesten in der Diplomatie durchaus bewusst war, legte Wert darauf, gute Be-
ziehungen zu Aristarki Bey im Hinblick auf den Prozess aufzubauen. Der 
Prozess der Verlegung der Gräber, der eine spirituelle Bedeutung hat, wurde 
auf hohem Niveau verfolgt, ohne Bab-ı Ali zu stören. Nachdem sich beide 
Parteien auf die Verlegung geeinigt hatten, bat Sultan Abdülaziz um die Er-
richtung eines Marmordenkmals auf dem neuen Friedhof, und es wurde be-
rechnet, dass die Verlegung zusammen mit dem Denkmal 3 500 Lira kosten 

5	 Türkiye Cumhuriyeti Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi (Osmanisches Ar
chiv): HR_ID_01592_00059_004

6	 Zu Aristarki Bey und anderen diplomatischen Mitgliedern der Familie sowie zu den 
Ursprüngen der Familie siehe Kılıç 2023.

7	 HR_ID_01592_00050_001

8	 HR_ID_01592_00059

9	 HR_ID_01592_00052_002 ve HR_ID_01592_00052_003



Die Berliner Şehitlik Moschee als transnationaler migrantischer Erinnerungsraum

153

würde.10 Das Denkmal, das sich jetzt im Garten der Moschee befindet, wurde 
1988 vom Westberliner Senat mit beträchtlichem Kostenaufwand instand ge-
setzt, und anlässlich des 190. Todestages wurde eine Informationstafel über 
den ersten Methfun Aziz Efendi angebracht (Schmiede a).

Da die Gräber sich auf einem Militärgelände befanden, wurden sie am 
29. Dezember 1866 unter Beteiligung der Vertreter des Osmanischen Reiches 
in Berlin sowie des preußischen Generals Stosch (Graubhom 2013), des Adju
tanten des preußischen Kriegsministers General Roon, Hartrott (Harttott), 
und des persönlichen Beraters des Ministers, Krienes, auf das Gelände der 
heutigen Şehitlik Moschee verlegt. Während der Zeremonie tauschten Ge-
neral Stosch und Aristarki Bey Reden des guten Willens aus. Anschließend 
teilte Botschafter Aristarki Bey an Istanbul mit, dass es angemessen sei, den 
genannten preußischen Befehlshabern einen Orden zu verleihen, was als ein 
Zeichen der Zufriedenheit bewertet werden kann.11

Laut eines französischen Zeitungsartikels, den Aristarki Bey mit Istan-
bul teilte, wurde der Friedhof vom deutschen Architekten Voigtel (Voigtel) 
im maurischen Stil entworfen, wobei der Architekt selbst auch an der Zere
monie teilnahm. Die Zeitung schrieb, dass die Zeremonie in einem sehr feier
lichen Rahmen stattfand und nach der Rede des osmanischen Botschafters 
Aristarki Bey, der griechisch-orthodoxen Glaubens war, mit Gebeten en
dete.12 Das Gebet des griechisch-orthodoxen Botschafters für seine Kollegen, 
das verschiedene religiösen Strömungen abdeckt, ist recht bemerkenswert: 
„Möge der Ewige (éternel) diesen Toten den Frieden gewähren, den sich jede 
Seele sehnlichst wünscht.“13

Während des Ersten Weltkriegs gewann der Friedhof erneut an Bedeu-
tung und erhielt den Namen Märtyrerfriedhof (Şehitlik), da alliierte osma-
nische Soldaten aus verschiedenen Fronten zur Behandlung nach Berlin ge-
bracht wurden und die dort verstorbenen Soldaten hier bestattet wurden 
(Uca & Can 2019, 1246).

In den Jahren 1921 – ​1922 wurden Talat Pascha, Cemal Azmi und Bahaed-
din Şakir Bey, die von einer armenischen Geheimorganisation ermordet wur-
den, in diesem Friedhof beigesetzt. Der Leichnam von Talat Pascha wurde 
später, im Jahr 1943, nach Istanbul überführt.

Obwohl es Überlegungen gab, eine Moschee auf dem Friedhof zu er-
richten, wurde die erste Moschee in Deutschland nicht für die muslimische 

10	 HR_ID_01592_00055_001

11	 HR_ID_01592_00059_001

12	 HR_ID_01592_00059_003

13	 HR_ID_01592_00059_004



F. Güzin Ağca Varoğlu, Galip Varoğlu

154

Minderheit gebaut, sondern in dem Lager in Wünsdorf bei Zossen, in dem 
die im Ersten Weltkrieg gefangenen muslimischen Soldaten untergebracht 
waren (Koloğlu 2018, 162; Gussone 2016, 179). Nach der Übertragung des 
Märtyrergeländes vom Ministerium für Nationale Verteidigung an die Reli-
gionsbehörde wurde mit dem Bau der Şehitlik Moschee begonnen. Die 1999 
errichtete Moschee wurde in klassischer osmanischer Architektur entworfen 
und 2004 fertiggestellt. Neben der Moschee gibt es auch ein Kulturzentrum, 
das die klassische türkische Hausarchitektur widerspiegelt.14

Die Moscheearchitektur, die sich klassischen osmanischen Elementen be-
dient, kann man nicht unabhängig von den Machtansprüchen und der inter-
nationalen Positionierung der heutigen Türkei als direktes Erbe des Osma-
nischen Reiches bewerten. Batuman (2018) behauptet, dass die machtvolle 
Repräsentation des Osmanischen Reiches des 16. Jahrhunderts in den durch 
die von türkischen Unternehmen gebauten neo-osmanischen Moscheen über 
die nationalen Grenzen hinaus transportiert wird, indem die Architektur in-
strumentalisiert wird. Der historische Hintergrund der Şehitlik Moschee je-
doch legitimiert solch eine räumliche Ausdehnung eben dieser Architektur. 
Insofern ist die von transnationalen religiösen Organisationen aus der Tür-
kei transferierte Architektur zwar eine Installation in einem bestimmten po-
litischen Kontext, aber der historische Kontext des Moscheegeländes macht 
es für die muslimische Minderheit zu einem wichtigen Ort der Erinnerung an 
die Existenz des Islam in Deutschland.

Migrant:innen und ihre Nachfolgegenerationen haben ihre eigenen Po-
sitionen und öffentlichen Debatten in Deutschland. Im Laufe der Zeit ha-
ben sich in Deutschland einige religiöse Gemeinschaften gegründet, die 
enge Beziehungen zur Türkei aufweisen, darunter die DITIB (Türkisch-Isla
mische Union der Anstalt für Religion e. V.) (Amelina & Faist 2008), die in 
diesem Jahr ihr 40-jähriges Bestehen feiert. Die Beziehungen der DITIB zur 
türkischen Religionsbehörde, die Tatsache, dass Moscheenimame auf Zeit 
als Staatsbeamte aus der Türkei entsandt werden, und die Beziehungen der 
DITIB-Führungskräfte mit der Türkei, werden als Bedrohung wahrgenom-
men (Öcal & Gökarıksel 2022, 153). Mit der gleichen skeptischen Haltung 
wird DITIB in der Öffentlichkeit häufig für ihre negative Auswirkung auf die 
Integration der türkischen Minderheit in Deutschland kritisiert (Amelina & 
Faist 2008, 113; Öcal 2020, 639; Ceylan 2017, 86). Amelina und Faist (2008) 
erläutern, dass transnationale religiöse Organisationen wie die DITIB ver-
suchen, eine politische Stellung einzunehmen, indem sie betonen, dass sie 

14	 https://sehitlik-moschee.de/tr/sehitlik-camii/ und https://www.hassa.com/tr/proje/
berlin-sehitlik-camii-ve-kultur-merkezi

https://sehitlik-moschee.de/tr/sehitlik-camii/
https://www.hassa.com/tr/proje/berlin-sehitlik-camii-ve-kultur-merkezi
https://www.hassa.com/tr/proje/berlin-sehitlik-camii-ve-kultur-merkezi


Die Berliner Şehitlik Moschee als transnationaler migrantischer Erinnerungsraum

155

keine staatliche Behörde der Türkei, sondern ein in Deutschland gegründeter 
unabhängiger Verein sind. Aufgrund der Wahrnehmung des Islams als Be-
drohung nach dem 11. September und des Misstrauens gegenüber dem Ver-
hältnis von Religion und Politik in der deutschen politischen Atmosphäre, 
versucht die DITIB in der öffentlichen Debatte zu verdeutlichen, dass ihre 
transnationalen Verbindungen kein Integrationshindernis darstellen, und 
führt in diese Richtung die Integrationsarbeit (Ameila & Faist 2008). Die 
transnationale ideologische Reichweite, die nach Batuman (2018) durch den 
globalen Trend des Islam nach dem 11. September verstärkt worden ist, hat 
im deutschen Fall auch einen anderen Kontext für Migrant:innen und ihre 
Nachfolgegenerationen.

Muslimische Gemeinschaften können jedoch eine sehr proaktive Haltung 
in Dimensionen, wie z. B. die Förderung der sozioökonomischen Möglich-
keiten, der Intergruppenbeziehungen und des Sozialkapitals sowie der poli-
tischen Partizipation und der aktiven Bürgerschaft, die für den sozialen Zu-
sammenhalt wichtig sind, einnehmen (Peucker 2017, 47). Amelina und Faist 
(2008) erläutern, dass diese Organisationen die Inklusion von Migrant:innen 
durch „sekundäre Sozialisation“ unterstützen und institutionelle Praktiken 
an Migrant:innen durch Seminare bzw. soziale Arbeit über Wirtschaft, Poli-
tik, Gesundheit und Bildung vermitteln. Darüber hinaus arbeiten staatliche 
Institutionen auch mit Migrantenorganisationen zusammen, um die Minder-
heitenpolitik Deutschlands zu legitimieren (Amelina & Faist 2008, 94).15 Mit 
ihrem Einfluss auf die transnationalen Praktiken ist die DITIB eine Organi-
sation mit einer Makro- und Mikro-Rolle für die Präsenz des Islam in Euro-
pa. Die Şehitlik Moschee besteht als eine räumliche Erscheinungsform dieser 
Einstellung der DITIB im Leben der muslimischen Minderheit. Insofern sind 
transnationale Moscheen als sichtbare Erscheinungsbilder des Islams eine 
Möglichkeit für Religionsgemeinschaften, sich auszudrücken und sie sind 
wichtige symbolische Elemente in den Machtverhältnissen (vgl. Hütterman 
2006). New heritage making (Shatanawi, Macdonald & Puzon 2021) ist eine 
Strategie der transnationalen Gemeinschaften, um sich selbst Raum zu schaf-
fen. In diesem Zusammenhang bedeutet die Wiedervererbung der Şehitlik 
als eine transnationale Moschee auch die räumliche Aushandlung der musli-
mischen Minderheit.

Die in der Architektur vorherrschende neo-osmanische Form und Ele-
mente der islamischen Kunst und materiellen Kultur bedeuten, dass das os-
manische Erbe, das bereits auf dem Moscheegelände präsent war, aus der 

15	 Zur Deutschen Islam Konferenz als institutionalisiertes Beispiel für das Verhältnis des 
Staates zu muslimischen Gruppen siehe Engler 2014.



F. Güzin Ağca Varoğlu, Galip Varoğlu

156

Türkei erneut transferiert und verstärkt hat. Der Raum schafft durch Mo-
scheeführungen im Allgemeinen und am Tag der Offenen Moschee ein Zu-
gehörigkeitsgefühl zur Stadt bei den jungen Menschen, die diese Moschee-
führungen machen. Diese Führungen geben ihnen die Möglichkeit, u. a. sich 
selbst ihren Mitbürgern auszudrücken. Somit sind diese Führungen „pieus 
placemaking practice“16 (Becker 2018). In diesem Zusammenhang wird das 
islamische Erbe mit der Stadtgesellschaft geteilt, aber auch der Tourismus 
angesprochen. Şehitlik ist aber nicht nur ein Ort des islamischen Erbes in 
Westeuropa, denn der Komplex der Moschee dient zur Vermittlung und Be-
wahrung dieses Erbes. Sie ist quasi ein architektonisches Freilichtmuseum, 
in dem sämtliche Elemente – materielle und immaterielle Kulturbestandteile, 
wie das Türkische Haus oder das Teehaus sowie religiöse Praktiken bzw. das 
islamische Alltagsleben – präsent sind.

Die Moschee transformiert das historisch Vorhandene in ein lebendiges, 
dynamisches Erbe, wodurch sie muslimische Nachfolgegenerationen in das 
städtische Leben integriert und ihre Sichtbarkeit fördert und zugleich ihnen 
die Möglichkeit gibt, die Stadtgesellschaft durch Erfahrung in ihre Lebens-
welt einzubeziehen. Die Erfahrungen und Erinnerungen akkumulieren sich 
im gelebten Raum und werden durch räumliche Praktiken aus einem tempo-
ralen Fluss, der sich vom 19. bis zum 21. Jahrhundert erstreckt, reproduziert. 
Auf diese Weise erlangt die Moschee eine kollektive Relevanz für das stadt-
liche Gedächtnis Berlins.17 Der geerbte Raum manifestiert sich folglich als 
eine der neuen Daseinsformen für Muslime, die in Europa als die „Anderen“ 
(Schiffauer 2006) positioniert werden. Die Moschee als transnationaler Er-
innerungsraum bietet eine Wechselbeziehung zwischen Minderheitenidenti-
tät und Kulturerbe. In diesem Sinne kann der Islam als integraler Bestandteil 
des europäischen Kulturerbes betrachtet werden (Shatanawi, Macdonald & 
Puzon 2021, 7). Diese Räume fungieren einerseits als Interaktionsräume mit 
der Stadtgesellschaft und ermöglichen andererseits, dass mehr Menschen, 
die die „übertragenen religiösen Praxen“ (Tweed 2020, 12) sowie die weiteren 
kulturellen Elemente der Minderheit, kennenlernen können. Dadurch wird 
das Kulturerbe sowohl im historischen als auch im zeitgenössischen Kontext 
transnational verortet.

16	 Für eine bedeutsame Studie darüber, wie Moscheeführer diese Veranstaltungen als 
„Placemaking“ etablieren, siehe Becker 2018.

17	 Zur Beziehung zwischen Stadtgeschichte und Migrationsgeschichte siehe Beauftragte 
des Senats von Berlin für Integration und Migration 2011.



Die Berliner Şehitlik Moschee als transnationaler migrantischer Erinnerungsraum

157

Debatte: Transnationale Moschee als Raum  
der Möglichkeiten ?

Es ist interessant zu folgen, was die religiöse Materialität zu verschiedenen 
Zeiten und an verschiedenen Orten mit sich bringt und wie sie und somit 
auch die Religion im Verhältnis zur Stadtgesellschaft steht. Die Aufrecht
erhaltung, der Ausdruck und die Rekonstruktion des Selbst durch die Ge
staltung städtischer religiöser Räume gewährleistet die städtische Zuge
hörigkeit in den Nachfolgegenerationen (Garbin 2012, 402). Der Prozess der 
Vererbung durch religiöse Raumschaffung in der Stadt kann als eine Art 
von Beheimatung bezeichnet werden. Eine binäre Betrachtung von Grenz-
ziehungsprozessen, beispielsweise in Form von Unterscheidungen zwi-
schen Insidern und Outsidern, zwischen öffentlichem und privatem Raum 
oder zwischen Heiligem und Profanem, ist für die Analyse von Zugehörig-
keit und Identität nicht ausreichend. Heimatauffasung sollte insofern neu 
interpretiert werden, dass sie im transnationalen Kontext als „ein dyna-
mischer Satisfaktionsraum aktiver Auseinandersetzung und wechselbarer 
Konstitution, die verhandelt werden will und darf“ (Şahin 2023, 105), neu 
definiert wird. Dabei ist eine kritische Betrachtung der homogenisierten Zu-
sammenhänge von entscheidender Relevanz, wodurch der Begriff eine neue, 
dynamische und flexible Dimension erfährt. Das Verständnis von Heimat 
hat sich nun, über die Akkulturations-Assimilationsachse hinaus, für an-
dere Interpretationen geöffnet (Şahin 2023). Durch die Tatsache, dass sich 
die Nachfolgegenerationen als Berliner identifizieren (Kaya 2001; Schiffauer 
2004; Schiffauer 2011, 99 – ​105), lässt sich schlussfolgern, dass die Stadt als 
ein dritter Identitätsraum außerhalb der deutschen und/oder türkischen 
Identität wahrgenommen wird. Dies deutet auf eine städtische Zugehörig-
keit und weniger auf ein Herkunftsland hin. Tweed (2020, 30) vertritt die 
These, dass die Architektur und die organisatorischen Verbindungen der 
Şehitlik Moschee die Verbundenheit der Nachfolgegenerationen mit ihrem 
so genannten Herkunftsland widerspiegeln. Becker (2019/2023) stellt jedoch 
in ihrer bemerkenswerten ethnographischen Studie, in der sie die Rekon-
struktion kollektiver Identitäten und Zugehörigkeiten in der Diaspora be-
dingt durch die lokale und transnationale Ausübung räumlicher Praktiken 
in den Moscheegemeinden untersucht, fest, dass die postmigrantischen Ge-
nerationen die Şehitlik Moschee als „Berliner Moschee“ und nicht als eine 
türkische Moschee definieren und sich als „Berliner Muslime“ identifizieren 
und sich in dieser Hinsicht von der ersten Generation unterscheiden. Hier, 
an einem Ort, der historisch gesehen Stück „Heimatland“ ist, treffen sich 
Migrant:innen und ihre Nachfolgegenerationen in dieser Moschee mit zwei 



F. Güzin Ağca Varoğlu, Galip Varoğlu

158

Minaretten18, die mit ihren symbolischen Bedeutungen starke Botschaften 
vermitteln, und tragen zur Beheimatung19 Berlins bei.

Die transnationale Moschee, die Teil eines dynamischen Prozesses der 
Beheimatung ist, manifestiert auch ‚die Differenz‘ innerhalb der Stadt (vgl. 
Garbin 2012). Architektonische Artefakte, Klänge und Monumentalität stel-
len verkörperte Sichtbarkeitselemente dar, die als „figurative Werkzeuge“ 
(Tweed 2020) bezeichnet werden können. Sie spielen eine Rolle im Othering 
(vgl. Garbin 2012, 401 – ​402). In diesem Zusammenhang definiert die Raum-
schaffung auf eine Art und Weise, wie sie der Mehrheitsgesellschaft eigen ist, 
die Position des Sakralen im Leben der Migrant:innen (vgl. Garbin 2014, 371). 
Die Dichotomie zwischen „Wir“ und „Sie“, die sich in der physischen Sicht-
barkeit manifestiert, spielt eine maßgebliche Rolle bei der Entstehung des 
antimuslimischen Rassismus. Tatsächlich war die Moschee zu verschiedenen 
Zeitpunkten wiederholt Ziel von Angriffen wie Sachbeschädigungen und 
Drohbriefen. Übergriffe auf Moscheen werden nicht nur als Rassismus gegen 
ein materielles Objekt empfunden. Die Moschee als „muslimischer Raum“ 
ist nicht lediglich ein physischer Raum, sondern umfasst auch soziale Netz-
werke, Interaktionen und Identitäten, die als soziokulturelle Elemente die-
ses muslimischen Raums zu betrachten sind (vgl. Metcalf 1996). Migrant:in-
nen und Nachfolgegenerationen sind im transnationalen Erinnerungsraum 
strukturell auf verschiedenen Ebenen von Grenzziehungsprozessen betrof-
fen. Gleichzeitig demonstrieren sie jedoch auch eine Form von Handlungs-
trägerschaft, durch die sie diese Prozesse mitgestalten und mit ihnen inter-
agieren. Durch rassistische Angriffe werden Moscheen in verschiedenen 
Städten Deutschlands auch mit traumatischen Erlebnissen verbunden. Mo-
scheen agieren in diesem Zusammenhang als Orte um eine „inklusive Er-
innerungskultur, um die jüngste Geschichte rassistisch motivierter Morde 
nicht auszusparen“ (Quintern 2023, 23). Dies stellt eine Möglichkeit dar, ein 
gemeinsames Bewusstsein zu schaffen, um gegen antimuslimische und ras-
sistische Haltungen Stellung zu beziehen. Dieser Prozess ist auch ein wichti-
ger Bestandteil der räumlichen Aushandlung.

Die auf deutschen bürgerlichen Idealen (civic ideals) basierende Politik 
der Sichtbarkeit prägt auch die öffentliche Haltung gegenüber Moscheen 
(Becker 2017, 1059). Die historischen Besonderheiten im lokalen soziokultu
rellen Zusammenhang, bedingt durch das osmanische Erbe, haben ebenfalls 
Einfluss auf diese Haltung. Der Bau von Moscheen in Deutschland stellt ver-

18	 Zu den unterschiedlichen Sichtweisen der Generationen auf die Architektur der 
Şehitlik Moschee siehe Ergün 2024.

19	 Über die Ambiguität in Diskussionen über Heimat und die Schwierigkeit, diese zu 
präzisieren, siehe Şahin 2023.



Die Berliner Şehitlik Moschee als transnationaler migrantischer Erinnerungsraum

159

schiedene Herausforderungen einher, die sich aus städtischen und politi-
schen Dynamiken ergeben (vgl. Jonker 2005; Kuppinger 2011). Da der Bau 
einer Moschee mit einem Minarett zu Konflikten mit Gemeinden und Nach-
barn führen kann, ist Home-making in der Regel durch Gestaltung des Ge-
bäudeinneren möglich (Kuppinger 2011, 81 – ​82). Die Wahrnehmung von Mo-
scheen als Bedrohung ist ein Phänomen, das im Kontext identitätsbezogener 
Wertekonflikte aufgrund von Vorurteilen dem Islam gegenüber auftritt. Dar-
über hinaus manifestiert sich dieses Phänomen im Kontext von Stadterneue-
rung und räumlicher Segregation. Transnationale Moscheen erfüllen nicht 
nur die Funktion eines Gebetsraums, sondern fungieren auch als Lebens
räume. Diese Funktion der Moscheen bringt Muslime aus der Stadt an die-
sem Ort zusammen. Vor allem im Viertel mit geringem Migrantenanteil kann 
diese Situation Ängste und Widerstände hervorrufen. Die Anziehungskraft 
der Moscheen kann als Gefahr wahrgenommen werden, dass sich die Viertel 
zu Ghettos verwandeln könnten (Astor 2012, 338 – ​340). Neben dem histori-
schen und politischen Kontext der Debatten über die Sichtbarkeit von Mina-
retten im Stadtbild vermittelt diese Angst vor Ghettoisierung auch eine Vor-
stellung davon, wie die räumliche Segregation zwischen Migrant:innen und 
Einheimischen im Alltag als selbstverständlich wahrgenommen wird. In die-
sem Zusammenhang konstituiert Religion ein Mittel der Aushandlung sol-
cher raumbezogenen Regime des Alltagslebens (Vásquez & Knott 2014, 327) 
und nimmt eine zentrale Rolle in Diskursen über Zugehörigkeit ein. Dabei 
ist die Politik der Sichtbarkeit, die auf Zugehörigkeit basierende Identitäts-
politik und die Raumordnung miteinander verflochten.

Die Şehitlik Moschee befindet sich in einem Viertel zwischen Kreuzberg 
und Neukölln (Columbiadamm), das durch ein multikulturelles Image cha-
rakterisiert ist. Es erwies sich als vorteilhaft, dass sie auf einem Gelände, 
das wegen deutsch-osmanischer Beziehungen historisch beansprucht wer-
den kann und das sich in einem Viertel mit hohem muslimischem Anteil 
befindet, errichtet wurde. Darüber hinaus haben die Bemühungen der Mo-
scheeleitung um eine positive Sichtbarkeitspolitik, die Zusammenarbeit mit 
verschiedenen sozialen Gruppen und der Anti-Radikalisierungsdiskurs die 
Şehitlik Moschee als eine der „guten Moscheen“ nach Beckers Klassifizie-
rung in der Wahrnehmung von guten Moscheen – schlechten Moscheen 
bewertet (Becker 2017, 1076 – ​1077), die parallel zur Dichotomie von guten 
Muslimen – schlechten Muslimen nach dem 11. September (Mamdani 2004) 
aufgestellt wurde. Obwohl positive Sichtbarkeitsstrategien in manchen Fäl-
len die Grundlage für negative Sichtbarkeit als Folge von Skandalisierungs-
prozessen bilden (Çetin 2018, 174 – ​176), setzt die Moscheegemeinde diese Be-
mühungen auf unterschiedliche Weise fort.



F. Güzin Ağca Varoğlu, Galip Varoğlu

160

Die Aktivitäten und die koordinierte Arbeit mit diversen Organisatio-
nen und Nichtregierungsorganisationen spielen eine bedeutende Rolle für 
die Transparenz der Moschee und der Gemeinde in ihrer Interaktion mit der 
Stadtgesellschaft. Die Tatsache, dass die DITIB diesen Initiativen eine signi
fikante Bedeutung beimisst, indiziert ihre gesellschaftsorientierte Strategie 
in ihren Beziehungen zu Deutschland. Obwohl die DITIB beispielsweise 
ihre Imame aus der Türkei rekrutiert, stützt sie sich bei den Aktivitäten in 
den Moscheen stark auf lokales Humankapital. Die DITIB fördert die Aus-
bildung von in Deutschland sozialisierten Moscheeführern. Die jungen Mo-
scheeführer durchlaufen in regelmäßigen Abständen Schulungen und wer-
den überprüft. Die Nachfolgegenerationen, die nach Schiffauer (2010) eine 
„Brückenfunktion“ haben, verfügen über die Kompetenz, mit nicht-musli-
mischen Mitgliedern der Gesellschaft zu kommunizieren, wobei sie auch ein 
Bewusstsein für die wichtigsten Themen der öffentlichen Debatten haben, da 
sie auch mit kontroversen Themen konfrontiert werden. Die Repräsentation 
des Islam durch die nachfolgende Generation verdeutlicht, dass der Raum 
offen für Kommunikation ist und dynamischen Charakter hat. Das soziale, 
kulturelle und linguistische Kapital der Nachfolgegeneration wird im trans-
nationalen Erinnerungsraum verarbeitet und gepflegt. Gleichzeitig werden 
durch die Verbindungen mit dem Herkunftsland die Stärkung und Diversifi-
zierung dieser Kapitalien gefördert.

Fortbildungen für die Nachfolgegeneration und Moscheeführungspro-
gramme können als eine Art kulturelles Kapital- und Gedächtnistransfer be-
trachtet werden. Die organisierten Osmanisch Sprachkurse, intellektuellen 
Diskussionen und Exkursionen sind auch Beispiele für die kulturelle Über-
tragung. Şehitlik hat eine andere Bedeutung im Vergleich zu den Moscheen 
in mehrheitlich muslimischen Gesellschaften, denn hier haben Nachfolge
generationen die Möglichkeit, über Fragen und allgemeinen Annahmen 
über den ‚Islam als Minderheitenreligion‘ nachzudenken und zu lernen, ihr 
Glaubenssystem aus einer Außenperspektive zu betrachten. Dies bildet die 
Grundlage für die Suche nach Antworten auf Fragen, die nicht im Mittel-
punkt der Moscheegemeinden in der Türkei stehen (wie z. B. Terrorismus 
und Dschihad, Klimawandel, Geschlecht usw.). Diese Situation hat viele in-
dividuelle und kollektive Dimensionen, insbesondere für Moscheeführer aus 
der Nachfolgegeneration (Becker 2019). Der Kampf gegen antimuslimischen 
Rassismus wird in den provokativen Fragen bei Moscheeführungen sichtbar 
(Becker 2018, 88). Indem sie das, was sie in ihrer Ausbildung gelernt haben, 
mit dem verbinden, was sie in ihrer Sozialisation erworben haben, stellen die 
jungen Menschen in diesem Raum Moscheeführungen, in denen sie sich auf 
die Hauptquellen des Islam (Koran, Hadith, Sijar) beziehen, auf die Beine. Ihr 



Die Berliner Şehitlik Moschee als transnationaler migrantischer Erinnerungsraum

161

hybrides Vokabular und ihre Kommunikationsfähigkeiten zeigen auch, dass 
sie sich als Teil der Minderheit in ihren Beziehungen mit der Gesellschaft 
professionalisiert haben (vgl. Becker 2018). Außer den Moscheeführungen 
schaffen Deutschsprachige Seminare und Diskussionsrunden die Möglich-
keit die Religion und Tradition des Islam sowohl mit muslimischen als auch 
nichtmuslimischen Teilnehmern auf intellektueller Ebene zu teilen. In der 
Folge transformiert sich der Raum zu einem Ort der Begegnung, der Erfah-
rung und des Lernens, an dem die Nachfolgegenerationen das im Triangel 
der Religionsgemeinschaft/Moschee, Familie und Schule (Schiffauer 2015) er-
worbene Wissen in ihren Alltag integrieren. Die jüngeren Menschen haben 
heute ein anderes Verhältnis zur Stadtgesellschaft wie zur deutschen Sprache 
als frühere Generationen. Ebenso haben sich sowohl ihre Beziehungen zur 
Religion als auch ihre Religionsinterpretation diversifiziert. Sie unterschei-
den sich in ihrem Verhältnis zum Wissen und ihrer Positionierung und Re-
aktionen auf aktuelle Debatten in der Gesellschaft.

Durch Aktivitäten im transnationalen Raum ist es für Migrant:innen und 
ihre Nachfolgegenerationen nicht nur möglich, sich mit den Grundzügen der 
Religion und den kulturellen Elementen sowie historisch-politischen Prozes-
sen des Herkunftslandes vertraut zu machen, sondern auch an der sozia-
len Konstruktion der Religion teilzunehmen. Besonders für die Frauen ist 
Şehitlik ein Ort der Sozialisierung. Ihre Treffen in der Frauenabteilung der 
Moschee, ihre Dienste in der Organisation, ihre Teilnahme an Kirmessen zur 
finanziellen Unterstützung der Moschee, ihre Mukabele-Treffen (Treffen zum 
gemeinsamen Rezitieren des Koran) usw. sind Praktiken, die die Frauen auch 
in Moscheen in der Türkei ausüben. Wenn es jedoch um transnationale Mi-
gration geht, sollte die Frauenarbeit hier auch als eine Sinngebung des Le-
bens in Berlin und die Stärkung der Rolle der Frau im sozialen Leben bewer-
tet werden. Im Gegensatz zu anderen transnationalen Räumen und Praktiken 
hat die Moschee eine spirituelle Dimension. Diese ermöglicht es ihnen, als 
aktive Akteure einen muslimischen Raum in einer nicht-muslimischen Loka-
tion zu schaffen, in der die Religionspraktikten ausgeübt werden können. Mit 
„transportierten religiösen Praktiken“, wie Veranstaltungen zu besonderen 
religiösen Anlässen an manchen heiligen Tagen (wie kandil ), oder gemeinsa-
mes Fastenbrechen oder Festversammlungen, die mit den Kindern oder En-
keln besucht werden, werden in diesem transnationalen Erinnerungsraum 
auch Brücken zwischen den Generationen gebaut. Die jüngeren Frauengene-
rationen wiederum stärken ihr soziokulturelles Kapital in der Moschee durch 
die oben beschriebenen intellektuellen Aktivitäten. Darüber hinaus treffen 
sich junge Frauen auf Veranstaltungen und tauschen sich über ihre Reli
gionsinterpretationen, Familiendynamik, Arbeitsleben usw. aus. Seminare 



F. Güzin Ağca Varoğlu, Galip Varoğlu

162

wie „Profil führender Frauen in der Gesellschaft“ vermitteln die Botschaft, 
dass ihre Intellektualität und Engagement in die Gesellschaft von der Mo-
schee unterstützt wird. Dies ist auch ein wichtiges Beispiel dafür, wie sich 
die geschlechtsspezifischen räumlichen Praktiken nach Generationen diffe-
renzieren.20 Ebenso ist die aktive Teilnahme der gebildeten jungen Frauen 
weit davon entfernt, den ‚Dienst in der Moschee‘ im Sinne der Verantwor-
tung der Frauen im häuslichen Bereich zu definieren. Im Gegenteil, sie die-
nen ‚der Moschee/dem Islam‘ in einem intellektuellen Raum, in dem sie mit 
Menschen unterschiedlicher sozialen Gruppen interagieren.

Migrant:innen geben ihre Interaktionsmuster mit der Gesellschaft, ihre 
Identitätskonstruktionen, die transnationalen Räume und kulturellen Ele-
mente an Nachfolgegenerationen weiter. Diese Weitergabe konstituiert die 
Basis für die Kontinuität des Migrationsgedächtnisses und dessen Diversi-
fizierung durch neue Perspektiven und Erfahrungen je nach Situation und 
Zeit. Die Bedeutung von Ritualen als Erinnerungstechnik in der Gedächtnis-
übertragung für Gemeinschaften und Familien, wie sie von Assmann (2000) 
beschrieben wird, lässt sich insbesondere in religiösen Räumen beobachten. 
Denn Religionsgemeinschaften fungieren als Bildungs- und Sozialisations-
zentren, die mit wiederkehrenden religiösen Praktiken alle Altersgruppen 
ansprechen. Dadurch werden Kinder von den „Einflüssen der Straße“ distan-
ziert, was vor allem von früheren Generationen erwünscht war (Schiffauer 
2015; Schiffauer 2010). Initiativen, die sich an diese Nachfolgegenerationen 
richten, sind vielfältig. Dazu zählen beispielsweise regelmäßige Jugendtref-
fen in der Moschee, Gesprächszirkel, Feste, islamische Kunstausstellungen, 
interaktive Workshops, akademische Seminare und Informationsveranstal-
tungen zur Arbeitssuche usw. Durch feierliche Einschulungsveranstaltun-
gen beispielsweise, sozialisieren sich die kleinen Kinder in einem Umfeld, 
in dem das allgemeine Schulsystem durch die religiöse Gemeinschaft unter-
stützt wird. Darüber hinaus wird ein Umfeld der Interaktion geschaffen, in 
dem die Jüngeren die Älteren, die im Bildungssystem fortgeschritten sind 
oder sich schon in der Hochschulausbildung befinden, als Vorbild nehmen 
können. Diese Interaktion nimmt eine signifikante Rolle bei der Durchbre-
chung des Kreislaufs der sozialen Reproduktion für die Kinder und Enkel-
kinder der Arbeitergeneration ein. Bemerkenswert ist auch die Auswahl der 
kulturellen Elemente, die bei den Aktivitäten für Kinder verwendet werden. 
Als Nasreddin Hodscha verkleidete Animateure, Hacivat- und Karagöz-Pup-
pentheater, Teilen traditioneller Süßigkeiten, Aufführungen des Mehteran 

20	 Für einen detaillierten Überblick über die Generationendifferenzierung in der Moschee 
siehe Becker 2018; Becker 2019.



Die Berliner Şehitlik Moschee als transnationaler migrantischer Erinnerungsraum

163

(osmanische Militärkapelle), Iftar-Versammlungen für Kinder sind die wich-
tigsten Elemente der Festkultur, insbesondere im Ramadan. Andererseits 
sind diese Figuren repräsentative Elemente in der politischen Polarisierung, 
die sich in den Lebensstilen bzw. kulturellen Konflikten in der Türkei wider-
spiegeln. Ihre Begegnung mit Kindern in einem transnationalen Raum kann 
als ein Beispiel für die Konstruktion des kulturellen Gedächtnisses durch 
transnationale Verbindungen betrachtet werden. Es gibt aber auch Aspekte 
derselben Elemente, die alle Menschen vereinen, unabhängig davon, wel-
cher Gruppe sie angehören, und sie zusammenbringen. Dadurch können die-
se auch in ihrer Funktion für die kollektive Identitätsbildung und gegen die 
Polarisierung bewertet werden. Zum Beispiel in Veranstaltungen im Rahmen 
des Projekts „Ich bin auch dabei“, die zur Inklusion von Kindern mit beson-
deren Bedürfnissen in den Moscheealltag beitragen sollen, haben diese kul-
turellen Elemente auch in den Lebenswelten der Einzelnen auf intersektio-
nale Weise ganz unterschiedliche Bedeutungen. Hier nimmt der Raum eine 
wichtige Stellung in den Grenzziehungsprozessen der Gruppen ein. All diese 
Bemühungen im transnationalen Erinnerungsraum verdeutlichen die Suche 
nach und den Versuch eines kollektiven Ausgleichs im diskursiven Feld der 
Gesellschaft. Durch Aktivitäten und Rituale ist die Moschee ein Raum des In-
einander-Verwoben-Seins zwischen Leben und Tod, Vergangenheit und Ge-
genwart. Dies hat nicht nur die Funktion, die Zugehörigkeit zur Stadtgesell-
schaft zu verändern, sondern bietet auch eine neue Perspektive für Debatten 
über die Möglichkeit der postmigrantischen Gesellschaft.

Literaturverzeichnis
Abadan-Unat, N. (2002): Bitmeyen Göç Konuk İşçilikten Ulus Ötesi Yurttaşlığa. 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul.
Ağca-Varoğlu, F. G. (2020): Trebbus Mevlevihanesi’nde Yolculuk: Bir Kutsal Mekânın 

Yeniden Kuruluşuna Etnografik bir Bakış. In: ViraVerita E-Dergi, (12), 146 – ​166.
Amelina, A. & Faist, F. (2008): Turkish Migrant Associations in Germany: Between 

Integration Pressure and Transnational Linkages. In: Revue européenne des mi-
grations internationales [Online]. 24(2), 91 – ​120.

Assmann, J. (2000): Das kulturelle Gedächtnis: Schrift, Erinnerung und politische 
Identität in frühen Hochkulturen. Beck, München.

Astor, A. (2012): Memory, community, and opposition to mosques: the case of 
Badalona. In: Theor Soc, 41, 325 – ​349.

Aziz Ali Efendi, Indexeintrag: Deutsche Biographie, https://www.deutsche-biogra​
phie.de/pnd128509406.html

https://www.deutsche-biographie.de/pnd128509406.html
https://www.deutsche-biographie.de/pnd128509406.html


F. Güzin Ağca Varoğlu, Galip Varoğlu

164

Batuman, B. (2018): New Islamist Architecture and Urbanism Negotiating Nation 
and Islam through Built Environment in Turkey. Routledge, New York.

Beauftragte des Senats von Berlin für Integration und Migration (Hg) (2011): Stadt 
ist Migration. Die Berliner Route der Migration – Grundlagen, Kommentare, 
Skizzen.

Becker, E. (2017): Good Mosque, Bad Mosque: Boundaries to Belonging in Con-
temporary Germany. In Journal of the American Academy of Religion. 85(4), 
1050 – ​1088.

Becker, E. (2018): Tour-guiding as a pious place-making practice: The case of the 
Sehitlik Mosque, Berlin. In: Annals of Tourism Research. 73, 81 – ​90.

Becker, E. (2019): Reconstructing the Muslim Self in Diaspora: Socio-Spatial Prac-
tices in Urban European Mosques. In: International Journal of Islamic Architec-
ture. 8(2), 389 – ​414.

Becker, E. (2023): Enlivening the ‚open city‘: from a politics of divisibility to the 
making of Muslim cityzens in Berlin. In: Patterns of Prejudice. 57(1 – ​2), 17 – ​37.

Bowen, J. R. (2004): Beyond Migration: Islam as a Transnational Public Space. In: 
Journal of Ethnic and Migration Studies. 30(5), 879 – ​894.

Bruneau, M. (2010): Diasporas, Transnational Spaces and Communities. In: 
Bauböck R. & Faist T. (Hg.): Diaspora and Transnationalism: Concepts, Theories 
and Methods, 35 – ​50. Amsterdam University Press.

Ceylan, R. (2017): From guest workers to Muslim immigrants: The history of Mus-
lims and their organizations in Germany. In: Peucker M. & Ceylan R. (Hg.): 
Muslim Community Organizations in the West: History, Developments and 
Future Perspectives, 75 – ​93. Springer.

Çetin, Z. (2018): The Dynamics of Queer Politics and Gentrification in Berlin. In: 
Sweetapple C. (Hg.): The Queer Intersectional in Contemporary Germany: Es-
says on Racism, Capitalism and Sexual Politics, 141 – ​181. Psychosozial-Verlag.

Danış, D. (Hg.) (2024): Gitmekle Dönmek Arasında: Türkiye’de Yeni Nesil Beyin 
Göçü. Nika, İstanbul.

Ehrkamp, P. (2005): Placing identities: Transnational practices and local attachments 
of Turkish immigrants in Germany. In: Journal of Ethnic and Migration Studies. 
31(2), 345 – ​364.

Engler, F. (2014): Vertagte Anerkennung Teilwerdung des Islams und die Grenzen 
der Zugehörigkeit im politischen Dialog der Deutschen Islam Konferenz. In: 
Adam J. & Vonderau A. (Hg.): Formationen des Politischen: Anthropologie po-
litischer Felder, 67 – ​94. transcript Verlag, Bielefeld.

Ergün, A. F. (2024): Almanya’daki cami mimarisinin azınlık kimliğinin üzerindeki 
etkisi. In: Güncel Sosyoloji, 2(1), 20 – ​32.



Die Berliner Şehitlik Moschee als transnationaler migrantischer Erinnerungsraum

165

Faist, T. (2000 a): Transnationalization in International Migration: Implications 
for the Study of Citizenship and Culture. In: Ethnic and Racial Studies, 23(2), 
189 – ​222.

Faist, T. (2000 b): The Volume and Dynamics of International Migration and Trans-
national Social Spaces. Oxford Academic, Oxford.

Filiz, A. (2024): Ambivalent presents, open futures: Affective constructions of the 
future among highly qualified Turkish migrants in Germany. In: Journal of So-
ciology, 0(0), Online First.

Garbin, D. (2012): Introduction: Believing in the city. In: Culture and Religion: An 
Interdisciplinary Journal, 13(4), 401 – ​404.

Garbin, D. (2014): Regrounding the sacred: transnational religion, place making and 
the politics of diaspora among the Congolese in London and Atlanta. In: Global 
Networks. 14, 363 – ​382.

Gogos, M. (2021): Das Gedächtnis der Migrationsgesellschaft DOMiD – Ein Verein 
schreibt Geschichte(n). transcript Verlag, Bielefeld.

Graubohm, H. (2013): Stosch, Albrecht von. In: Neue Deutsche Biographie. 25, 
454 – ​455.

Gussone, M. (2016): 8 Architectural Jihad: The „Halbmondlager“ Mosque of 
Wünsdorf as an Instrument of Propaganda. In: Zürcher E. (Hg.): Jihad and 
Islam in World War I: Studies on the Ottoman Jihad at the centenary of Snouck 
Hurgronje’s „Holy War Made in Germany“, 179 – ​222. Leiden University Press, 
Amsterdam.

Hartrott, Ludwig von, Indexeintrag: Deutsche Biographie, https://www.deutsche-
biographie.de/pnd129079278.html

Hüttermann, J. (2006): Das Minarett: Zur politischen Kultur des Konflikts um isla-
mische Symbole. Juventa, Weinheim & München.

Jonker, G. (2005): The Mevlana Mosque in Berlin-Kreuzberg: An Unsolved Conflict, 
In: Journal of Ethnic and Migration Studies. 31(6), 1067 – ​1081.

Kaya, A. (2001): Sicher in Kreuzberg: Constructing Diasporas; Turkish Hip-Hop 
Youth in Berlin. transcript Verlag, Bielefeld.

Kılıç, M. (2023): Osmanlı Diplomasisi Hizmetinde Yeni Fenerliler. In: Dönmez A. & 
Kaya Y. (Hg.): Türk Diplomasisine Yön Verenler, Osmanlı Dönemi. Necmettin 
Erbakan Üniversitesi Yayınları, Konya, 2023.

Klapetek, M. (2019): Şehitlik Mosque and the Islamic Cemetery at Columbiadamm: 
Islam in Public Space. In: Studia Religiologica. 52(1), 63 – ​77.

Koloğlu, O. (2018): Prusya’dan Enverland’a ve Günümüze Türk-Alman Tarihi. 
Tarihçi Kitabevi, İstanbul.

Korkmaz, E. E. (2019): Kamusal Alan ve Göç Almanya’daki Türkiyeli Göçmenlerin 
Ulusötesi Alanı Üzerine Bir İnceleme. In: Göç Dergisi 6 (2), 151 – ​72.

https://www.deutsche-biographie.de/pnd129079278.html
https://www.deutsche-biographie.de/pnd129079278.html


F. Güzin Ağca Varoğlu, Galip Varoğlu

166

Kuppinger, P. (2011): Vibrant Mosques: Space, Planning and Informality in Ger-
many. In: Built Environment (1978 –). 37 (1), 78 – ​91.

Kuppinger, P. (2014a): Flexible topographies: Muslim spaces in a German cityscape. 
In: Social & Cultural Geography, 15(6), 627 – ​644.

Kuppinger, P. (2014b): Mosques and Minarets: Conflict, Participation, and Visibility 
in German Cities. In: Anthropological Quarterly. 87(3), 793 – ​818.

Lefebvre, H. (1991): The Production of Space. Wiley-Blackwell.
Löw, M. (2010): Soziologie der Städte. Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main.
Mamdani, M. (2004): Good Muslim, Bad Muslim: America, the Cold War, and the 

Roots of Terror. Three Leaves Press, Doubleday, New York.
McMurray, P. (2021): Cemetery poetics The sonic life of cemeteries in Muslim Eu-

rope. In: Puzon K., Macdonald S. & Shatanawi M. (Hg.): Islam and Heritage in 
Europe: Pasts, Presents and Future Possibilities, 51 – ​67. Routledge.

Metcalf, B. (1996): Introduction: Sacred words, Sanctioned Practice, New Commu-
nities. In: Metcalf B. (Hg): Making Muslim Space in North America and Europe, 
1 – ​27. University of California Press, Berkeley.

Öcal, D. K. (2020): Mosques as Spaces of Everyday Geopolitical Tensions. In: Geo-
politics. 27(2), 629 – ​654.

Öcal, D. K. & Gökarıksel, B. (2022): Grounding religious geopolitics: The everyday 
counter-geopolitical practices of Turkish mosque communities in Germany. In: 
Geoforum. 129, 151 – ​160.

Peucker, M. (2017). Muslim community organisations as agents of social inclusion, 
cohesion and active citizenship ? A cross-national overview. In: Peucker M. & 
Ceylan R. (Hg.): Muslim Community Organizations in the West: History, Devel-
opments and Future Perspectives, 35 – ​61. Springer.

Pries, L. (1996): Transnationale Soziale Räume: Theoretisch-Empirische Skizze am 
Beispiel der Arbeitswanderungen Mexico – USA. In: Zeitschrift für Soziologie. 
(25)6, 456 – ​472.

Quintern, D. (2023): Inklusive als dekoloniale Erinnerungskultur Published. In: 
Şahin E. & Struck E. (Hg): Türkisch-Deutsche Perspektiven. 1, 13 – ​32.

Rizvi K. (2015): The Transnational Mosque Architecture and Historical Memory in 
the Contemporary Middle East. The University of North Carolina Press, Chapel 
Hill.

Schiffauer, W. (2004): Cosmopolitans are Cosmopolitans: On the Relevance of Local 
Identification in Globalizing Society. In: Friedman J. & Randeria S. (Hg): Worlds 
on the Move: Globalization, Migration, and Cultural Security, 91 – ​103. London: 
Tauris.

Schiffauer, W. (2006): Enemies within the gates – The debate about the citizenship 
of Muslims in Germany. In: Modood T., Triandafyllidou A. & Zapata Barrero R. 



Die Berliner Şehitlik Moschee als transnationaler migrantischer Erinnerungsraum

167

(Hg.): Multiculturalism, Muslims and Citizenship: A European Approach, 
94 – ​117. London: Routledge.

Schiffauer, W. (2010): Nach dem Islamismus – Eine Ethnographie der Islamischen 
Gemeinschaft Milli Görüs. Suhrkamp Verlag, Berlin.

Schiffauer, W. (2011): Parallelgesellschaften. Wie viel Wertekonsens braucht unsere 
Gesellschaft ? Für eine kluge Politik der Differenz. transcript, Bielefeld.

Schiffauer, W. (2015): Einletiung. In: Schiffauer, W., Uçan, M., Schwalgin, S. & 
Kurt, N. (Hg.): Schule, Moschee, Elternhaus: Eine ethnologische Intervention, 
13 – ​50. Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main.

Schiller, N. G. (2010): A Global Perspective on Transnational Migration: Theoris-
ing Migration without Methodological Nationalism. In: Bauböck R. & Faist T. 
(Hg.): Diaspora and Transnationalism: Concepts, Theories and Methods, 109 – ​30. 
Amsterdam University Press, 2010.

Schiller, N. G., Basch, L. & Blanc, C. S. (1995): From Immigrant to Transmigrant: 
Theorizing Transnational Migration. In: Anthropological Quarterly. 68(1), 
48 – ​63.

Schmiede, H. A. (a): Osmanlı ve Prusya Kaynaklarına göre Giritli Ali Aziz Efendi’nin 
Berlin Sefareti. Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı.

Schmiede, H. A. (b): Ali Aziz Efendi in https://www.diegeschichteberlins.de/
geschichteberlins/persoenlichkeiten/persoenlichkeiteag/872-efendi-ali-aziz.html

Shatanawi M., Macdonald S. & Puzon K. (2021): Heritage, Islam, Europe: 
Entanglements and directions. An introduction. In: Puzon K., Macdonald S. & 
Shatanawi M. (Hg.): Islam and Heritage in Europe: Pasts, Presents and Future 
Possibilities, 51 – ​67. Routledge.

Sierp A. (2020): Conclusions. Agency in Transnational Memory Politics. In: 
Wüstenberg J. & Sierp A. (Hg.): Agency in Transnational Memory Politics, 331. 
Berghahn, New York and Oxford.

Şahin, E. (2023): Heimat und Identität der „Deutschtürken“ im transkulturel-
len Raum. In: Şahin E. & Struck E. (Hg.): Türkisch-Deutsche Perspektiven. 1, 
99 – ​123.

Tietze, A. (1948): ʿAzīz Efendis Muhayyelat. In: Oriens. 1(2), 248 – ​329.
Tweed, A. T. (2020): 2 Flows and Dams: Rethinking Categories for the Study of 

Transnationalism. In: Clart P. & Jones A. (Hg.): Transnational Religious Spaces: 
Religious Organizations and Interactions in Africa, East Asia, and Beyond. De 
Gruyter Oldenbourg, Berlin, Boston.

Uca, A. & Can, A. H. (2019): Berlin Türk Şehitliği ve Mezar Taşları. In: Akademik 
Tarih ve Düşünce Dergisi, 6(3), 1236 – ​1308.

Uysal, Z. (2006): Olağanüstü Masaldan Çağdaş Anlatıya: Muhayyelat-ı Aziz Efendi. 
Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi, İstanbul.

https://www.diegeschichteberlins.de/geschichteberlins/persoenlichkeiten/persoenlichkeiteag/872-efendi-ali-aziz.html
https://www.diegeschichteberlins.de/geschichteberlins/persoenlichkeiten/persoenlichkeiteag/872-efendi-ali-aziz.html


F. Güzin Ağca Varoğlu, Galip Varoğlu

168

Vasquez, M. A. & Knott, K. (2014): Three dimensions of religious place making in 
diaspora. In: Global Networks. 14, 326 – ​347.

Voigtel, Karl Eduard Richard, Indexeintrag: Deutsche Biographie, https://www.​
deutsche-biographie.de/pnd117478075.html

Wüstenberg, J. (2020): Introduction: agency and practice in the making of trans-
national memory spaces. In: Wüstenberg J. & Sierp A. (Hg.): Agency in Trans-
national Memory Politics, 3 – ​23. Berghahn, New York and Oxford.

https://www.deutsche-biographie.de/pnd117478075.html
https://www.deutsche-biographie.de/pnd117478075.html



