
189

Rüdiger Lohlker

Astrolabe: ein Beispiel globalen Wissens

Er betrachtete das Astrolab mit Wehmut. 
Es war schön gelungen und landete in der Hand eines Tölpels.

(Wunnicke, Die Dame mit der bemalten Hand)

Abstract: Astrolabe können als wichtige Kristallisationspunkte oder Ver-
knüpfungen des menschlichen, astronomischen Wissens im globalen Zusam-
menhang verstanden werden. Die aktive Rolle dieser Instrumente wird genau 
betrachtet und jenseits der üblichen Betrachtungsweise werden andere Welt-
regionen wie Süd- und Ostasien in die Darstellung integriert. Die Welt der 
Astrolabe erscheint einem weniger eurozentrischen Blick als genuin globales 
Phänomen.

Keywords: Astrolab, Wissenszirkulation, Astronomie, islamische Welt, Ak-
teur-Netzwerk-Theorie

Published in: Detlev Quintern (Hrsg./Ed.), Türkisch-Deutsche Perspektiven / Türk-Alman 
Bakış Açıları, 2/2025. DOI: https://doi.org/10.60501/tdp.2025.2.110533

https://doi.org/10.60501/tdp.2025.2.110533


Rüdiger Lohlker

190

Einleitung

Der Austausch von Wissen in der islamischen Welt (und natürlich darüber 
hinaus) wurde in seiner vielfach zusammengesetzten Form in einer angemes-
senen, nicht eurozentrisch und modernistisch geprägten Metapher mit Tep-
pichen verglichen (Lohlker 2022):

„Wenn diese zusammengesetzte Form als Teppich betrachtet wird, ist es 
unabdingbar, die Gesamtheit dieses Teppichs zu verstehen, die einzelnen Fä-
den, die aus den Tiefen der Zeit herführen, und die Knoten, die diese Fäden 
zusammenhalten, zu analysieren und zu bestimmen, wo diese Form gewoben 
wurde und auch die Geschichte der Menschen, die sie gewoben haben. Das 
Wichtigste aber ist, die konzeptuelle Grundlage zu verstehen, aus der die-
ser Teppich seine charakteristischen Eigenschaften gewinnt, die ihn zu eben 
diesem Teppich in seinem historischen Kontext machen.“ (Fazlioğlu 2008, 4; 
alle Übersetzungen, R. L.) Indem wir den Teppich als imaginative Idee neh-
men, können wir den Fäden der miteinander verwobenen Globalgeschichte 
der Wissenschaften besser folgen (Lohlker 2019, Lohlker 2020). Diese Fäden 
bündeln sich z. B. in Astrolabien, die als wesentliche Aktanten in der vor
modernen Astronomie wirken. Astrolabien sind bereits in vorchristlicher 
und vorislamischer Zeit bekannt. Als herausragendes Beispiel sei hier der 
Kürze halber nur die Schrift De usu astrolabii des Johannes Philoponos aus 
Alexandria (gest. ca. 575 n. Chr.) mit seiner Beschreibung des Astrolabs und 
seiner Handhabung genannt (Philoponus 2015).

Astrolabien

Es gibt eine etwas schiefe und irreführende Bezeichnung von Astrolabien 
als ‚frühe Computer‘. Der Vergleich wäre nur tragfähig, wenn ‚Computer‘ 
schlicht etwas wie ‚Berechnungsgerät‘ heißt. Treffender ist die Übersetzung 
als ‚Sternenfinder‘.

Grundsätzlich handelt es sich um ein zweidimensionales Modell des Him-
mels. Die Himmelsphäre wird auf eine Ebene bzw. Scheibe projiziert, mit der 
als drehbare Sternenkarte die Bewegungen der Himmelskörper vorhergesagt 
und dargestellt werden können. Es gibt äußerst vielfältige Anwendungswei-
sen, von denen hier nur eine kleine Auswahl genannt sei: Winkelmessung 
am Himmel, Bestimmung von Datum und Uhrzeit, Position von Himmels-
körpern sowie die geographische Breite und den Auf- und Untergang von 
Gestirnen; manche Autoren nennen noch viele weitere Funktionen.



Astrolabe: ein Beispiel globalen Wissens

191

Astrolabe sind allerdings tatsächlich eines der wichtigsten Instrumente 
der Produktion von astronomischen Erkenntnissen und der transkulturellen 
Begegnung (Schreier 2014, Winterburn 2005). Astrolabe werden so als Portal 
zum Universum und als Ausdruck des Erfindungsgeistes über die Zivilisatio-
nen hinweg bezeichnet (Safiei 2017).

„Als eine Art Schweizer Taschenmesser unter den astronomischen In-
strumenten des Mittelalters erlaubte das Astrolab auf der Grundlage einer 
Projektion des Kosmos auf eine Scheibe nicht nur die Abbildung des Kosmos, 
sondern durch einen beweglichen Mechanismus auch die Kalkulation astro-
nomischer Phänomene zur exakten Bestimmung der Zeit. Gerade das Astro-
lab verdeutlicht aber auch die Grenzen solcher Kategorisierungen von Wis-
sen. Zwar diente es primär der konkreten Anwendung, gleichzeitig konnte 
aus dieser Anwendung durchaus epistemisches Wissen über den Kosmos ge-
wonnen und vermittelt werden. Wissensbestände lassen sich daher nicht im-
mer eindeutig in einer der genannten Kategorien fixieren, sondern oszillie-
ren zuweilen zwischen einer epistemischen und instrumentellen Funktion.“ 
(Schonhardt 2022, 26) Astrolabe seien hier als Aktanten, also menschliche 
und auch nicht-menschliche Handlungsträger, verstanden, die in Netzwer-
ken von Akteur*innen und Aktanten agieren und eine globale Welt schaffen. 
Astrolabien seien hier also im Rahmen der Akteur-Netzwerk-Theorie als Teil 
einer Globalgeschichte astronomischen Wissens betrachtet. Astrolabe sind 
allerdings keine Navigationsinstrumente. Dies sei mit David A. King gegen 
zahlreiche Aussagen in der Sekundär- und insbesondere Tertiärliteratur be-
tont (King 2005, 347). Wiederum mit King ist die Wichtigkeit der Analyse der 
tatsächlichen Instrumente zu betonen, eben die Instrumente selber sprechen 
zu lassen (King 19995) und nicht nur wie in der älteren Forschung nur die 
Texte. Astronomische Instrumente lassen sich einteilen in „1. Transporta
ble Instrumente, wie das Astrolab, der Quadrant, die zarqalische Scheibe, die 
auch zur nomographischen Lösung von Aufgaben dienten. 2. Instrumente, 
die in Sternwarten aufgestellt waren.“ (Wiedemann 1926/27, 380) Für unsere 
Untersuchung wurden die Astrolabe als Gegenstand gewählt.

Mit King können wir auch die Geschichte des Astrolabs einteilen: 1. Die 
Erfindung und der früheste Gebrauch des Instruments in der Spätantike (we-
nig schriftliche Quellen, von denen die meisten publiziert sind. Gleichwohl 
sind keine Instrumente erhalten, nur ein byzantinisches Stück von 1062 hat 
überlebt); 2. Die Übernahme des Astrolabs durch die Muslime im 8. Jahrhun-
dert und die Entwicklung bis zum 14. Jahrhundert (mehrere noch meist uner-
forschte schriftliche Quellen sowie zahlreiche Instrumente, von denen meist 
nur unbefriedigende Beschreibungen vorliegen); 3. Die Übernahme des As-
trolabs durch die Europäer, etwa im 10. Jahrhundert, und die frühesten euro-



Rüdiger Lohlker

192

päischen Traktate darüber (einige wenige meist schon erforschte schriftliche 
Quellen; nur ein Instrument ist erhalten, das wir aber noch nicht verstehen); 
4. Die mittelalterliche europäische Tradition zwischen 1300 und 1500 (viele
schriftliche, meist noch unerforschte Quellen aus dem 12. Jahrhundert sowie
zahlreiche Instrumente seit ca. 1300, von denen bisher nur wenige unter-
sucht wurden); 5. Die europäische Tradition der Renaissance-Zeit zwischen
1500 und 1650 (zahlreiche Abhandlungen und Instrumente; beide sind besser
dokumentiert als die der vorigen Abschnitte); 6. Die späte islamische Periode
zwischen 1550 und 1900 (mehrere meist unerforschte Abhandlungen sowie
Hunderte von Instrumenten, von denen nur wenige angemessen untersucht
wurden).“ (King 1992, 105 – ​106; King 1995, 77)

Wenn man noch die Entwicklungen in in Südasien bis Ostasien hinzu-
fügt, erhalten wir ein differenziertes Bild der Geschichte des Astrolabs, das 
wirklich global genannt werden kann. Wenn wir auch zugeben müssen, dass 
die sub-saharisch-afrikanische und die amerikanische Dimension fehlen.

Globale Akteur-Netzwerk-Theorie

Globalgeschichte ist an sich ein nicht unproblematischer Begriff, der hier 
aber nicht als Analyserahmen verwendet wird, da die Astrolabia tatsächlich 
ein global verbreitetes Phänomen sind, das auch nur global verstanden wer-
den kann. Der Begriff des Globalen kann also nicht aufgegeben werden. Das 
Globale ist aber als schwach zu verstehen; er muss von den Akteuren und 
den Aktanten mühsam aufgebaut, globalisiert werden.

Mit Bruno Latours Ansatz der Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) sind in 
jüngerer Zeit Vorschläge aufgekommen, „das Globale nicht als Triebkraft 
von Prozessen ins Visier zu nehmen, sondern als ein Ergebnis menschli-
chen Handelns. Einer der für die Globalgeschichte interessantesten Grund
sätze der ANT ist, dass es keine dunklen verborgenen Kräfte ‚hinter‘ Prozes-
sen gibt. Erst recht ist keine Kraft stark genug, dass sie, einmal angestoßen, 
durch alle Gesellschaften der Welt hindurchwirken kann. Die ANT erteilt 
dem Diffusionsmodell eine klare Absage und spricht stattdessen von Über-
setzung: Keine Nachricht, kein Produkt, kein Wert wird einfach so ‚verbrei-
tet‘. Wenn etwas transportiert wird, wird es stets gleichzeitig transformiert. 
Der Rückgriff auf große Abstrakta bei der Erklärung der ‚Verbreitung‘ eines 
Phänomens wird von Latour dezidiert abgelehnt. Zu vermeiden ist ihm zu-
folge eine ‚freie Reise auf Allzweck-Geländewagen wie Gesellschaft, Kapi-
talismus, Imperium, Normen, Individualismus, Felder und so weiter.‘ Wenn 



Astrolabe: ein Beispiel globalen Wissens

193

Verbindungen zwischen zwei Orten hergestellt werden, so geschieht dies 
durch konkrete Handlungen konkreter Akteure. Und diese können und sol-
len von Sozialwissenschaftlern und Historikern so genau und so ausführlich 
wie möglich beschrieben werden. Nicht um Reduktion geht es Latour, son-
dern um ‚Irreduktion‘.“ (Gerstenberger/Glasmann 2016, 25)

Nehmen wir die Formulierung „Verbindungen zwischen zwei Orten“ auf, 
erhalten wir eine wichtige funktionale Beschreibung von Astrolabien. Durch 
die Verschmelzung astronomischen Wissens mit den Instrumenten konnten 
die menschlichen Akteure dieses Wissen im Astrolab anwenden, transpor-
tieren und dabei transformieren, den Teppich des Wissens weiterknüpfen. 
Astrolabien sind wichtige Aktanten und in der vormodernen Zeit weltweit 
verbreitet. Sie sind zurecht als „tragbare Kosmologien“ (Tsagaris 2020) be-
zeichnet worden. Wir können insbesondere feststellen, dass Astrolabia Ver-
körperungen des astronomischen Wissens sind, die global präsent sind und 
insbesondere in der islamischen Welt weiterentwickelt wurden.

Astrolabien in der islamischen Welt

Die Entwicklung von Astrolabien erreichte in der islamischen Welt einen 
Höhepunkt. Ein bemerkenswertes Beispiel eines Astrolabs ist das des trans-
oxanischen Gelehrte Abu Mahmud al-Khujandi (gest. 1000 n. Chr.) (Brum-
melen 2007), Astronom, Mathematiker und eben auch Instrumentenbauer. 
Sein Astrolab gilt als Kulminationspunkt des Astrolabbaus in der frühen Pe-
riode der islamischen Naturphilosophie (bis 1250 n. Chr.) (King 1995, 83 – ​89).

Für einen größeren Überblick konzentrieren wir uns auf die Textzeug
nisse in Form von Handbüchern. Als erstes seien die Werke von al-Biruni 
(gest. 1048 n. Chr.), Universalgelehrter, der auch für sein Werk über In-
dien bekannt ist, genannt, der mehrere Handbücher über Astrolabe verfasst 
hat (Rezvani 2009). Erwähnt sei auch die summa des Astronomen aus dem 
Maghreb Abu ’Ali al-Marrakushi, die um 1280 n. Chr. in Kairo verfasst wur-
de. Bemerkenswert ist auch die Abhandlung des Najm al-din al-Misri, die ca. 
1325 n. Chr. verfasst wurde und über 100 Instrumente beschrieb, die ihm be-
kannt oder von ihm entwickelt wurden. Ansonsten sind diese Instrumente 
nicht bekannt (Charette 2003). Außerdem sei noch das Werk Risala fi’l-Astur-
lab des Kushyar ibn Labban Gilani (aktiv im 10. und 11 n. Chr.) genannt, das 
jetzt in persischer (und japanischer) Übersetzung mit arabischem Text vor-
liegt. In der Einleitung benennt er die Wichtigkeit des Umgangs mit dem As-
trolab. Im ersten Kapitel erklärt er die grundlegenden Operationen mit dem 



Rüdiger Lohlker

194

Astrolab, im zweiten Kapitel werden Operationen genannt, die weniger be-
nutzt werden, im dritten die Pflege des Instruments und schließlich im vier-
ten Kapitel die Methoden, mit denen man Linien und Kreise zieht (Kusyar 
2014).

Als weitere Werke können im Anschluss an Fuat Sezgin genannt wer-
den (Sezgin 1978): ʿAli b. ʿIsa al-Asturlabi (Sezgin 1978, 143 – ​144), Ibrahim b. 
Sinan (Sezgin 1978, 193 – ​194), Masha’allah (Sezgin 1978, 129), Ibn al-Samh 
(Sezgin 1978, 249), al-Sijzi (Sezgin 1978, 224 – ​226), Muhammad b. ʿUmar b. 
Al-Farrukhan (Sezgin 1978, 137 – ​138), und weitere sowie anonyme Autoren 
(Sezgin 1978, 285 – ​286). Handbücher über und Beschreibungen von Astro-
labien waren also ein wichtiger Teil der astronomischen Literatur der isla-
mischen Welt.

Die ganze Vielfalt der existierenden Astrolabe, also der Instrumente, die 
ein essentieller Bestandteil des Phänomens Astrolab sind, zu beschreiben, ist 
hier nicht möglich. Es sei dafür global auf die Werke von David A. King ver-
wiesen. Als Beispiele sei neben Khujandi besonders Ibn al-Sarraj genannt. Er 
ist bekannt für seinen universalen Astrolab, ein weiterer Höhepunkt der is-
lamischen Astrolabproduktion, von dem ein Exemplar vorhanden ist, das auf 
1328/1329 datiert wird (King 2004).

Ein berühmter Astrolabmacher war auch ’Abd al-A’imma, der um 1700 
n. Chr. in Isfahan arbeitete und für seine eleganten Astrolabe bekannt war
und auch andere astronomische Instrumente herstellte (King 2004, 245 – ​246).

Eine Verknüpfung europäischer, südasiatischer und islamischer Vorstel-
lungen findet sich in einem Epos des persopohonen Autoren Amīr Khosrau 
(gest. 1325 n. Chr.) mit dem Titel Āyina-ye Iskandarī, in dem Alexander als 
persischer Herrscher beschrieben wird, der aus den materiellen Kulturen der 
Welt Erfindungen produziert wie den Spiegel oder das Astrolab (Cornwall 
2020). Verfolgen wir die nichtislamischen Fäden weiter.

Astrolabien im Rest der Welt

Für Europa wie für andere Regionen der Welt ist an Borellis Bemerkung 
(Borelli 2008, 21) anzuknüpfen, dass zwar das geschriebene Wort zur Ver-
breitung der Kenntnis über Astrolabe im 10. und 11. Jahrhundert beigetragen 
hat. Andere Methoden der Wissensvermittlung spielten aber ebenfalls eine 
Rolle im Transfer, der Diffusion und Assimilation der Kenntnis über Astro
labe und der mit ihnen verbundenen astronomischen Erkenntnisse. Zu die-
sen Methoden zählten mündlicher Unterricht, Diskussionen, das Zeichnen 



Astrolabe: ein Beispiel globalen Wissens

195

von Modellen, wiederholtes Üben der Fertigkeiten, geometrische Struktu-
ren anzuwenden, das Beobachten und Durchführen von Versuchen mit Mo-
dellen, diese Modelle auseinanderzunehmen und wieder zusammenzusetzen, 
Auswendiglernen von Sätzen, Strukturen und Prozeduren. Texte seien nicht 
einmal näher betrachtet:

„In dem Maße wie die griechischen und arabischen Werke ins Lateinische 
übersetzt werden nimmt das Abendland im Zuge vermehrter Handels
beziehungen und wissenschaftlicher Kontakte diese Arbeiten auf. Einer 
der bedeutendsten dieser Kreise, die nach längerer Reise durch die ara-
bische Welt nach Europa zurückgekehrt sind, ist vielleicht das Astrolab, 
das […] zur Berechnung der Himmelbewegungen diente und, gestützt auf 
Ptolemäische Beschreibungen, von arabischen Wissenschaftlern konstru-
iert wurde. Die Verwendung dieses Instruments und vergleichbarer In-
strumente breitete sich in Europa parallel zur Aufnahme älterer astro-
nomischer Werke aus; es entstehen Traktate, welche die Funktionsweise 
dieser Apparate lehren und dabei die geometrischen Resultate vermitteln, 
die zu ihrem Verständnis erforderlich sind.“ (Goldstein 1998, 249 – ​250)

Diese vielfach zusammengesetzten Transformationen und Transmissionen 
lassen sich auch für andere Weltregionen neben der islamischen Welt be-
obachten. Ein bekanntes europäisches Beispiel ist die Abhandlung über das 
Astrolab von Geoffrey Chaucer, dem Verfasser der Canterbury Tales, verfasst 
in den 1390ern n. Chr. (Chaucer 2017). Für unseren Zusammenhang sei nur 
darauf verwiesen, dass es als erstes technisches Handbuch dieser Art in eng-
lischer Sprache gilt und eben nicht lateinisch, griechisch oder arabisch. Seine 
Popularität bezeugen zahlreiche Handschriften.

Chaucers Werk kann nicht als eine einfache Übersetzung astrolabischen 
Wissens verstanden werden. Es ist eine vielfältige Verknüpfung mit einer 
Multitude von kulturellen Anknüpfungspunkten, die insbesondere durch die 
Welt des Islams verläuft.

„Astrolabisches Wissen in islamischen wie christlichen Kulturen wird 
durch eine miteinander verwobene Erforschung des Astrolabs selbst pro-
duziert, das bestimmte Arten des Erforschens bestimmt (dadurch, dass 
Benutzer lernen seine Kapazitäten zu erfassen und auszuschöpfen) und 
neue regionale und kulturelle Adaptierungen erlaubt. Dadurch werden 
die vorhandenen Astrolabien zu Archiven verschiedener kultureller Prak-
tiken und Werte. […].“ (Chism 2016, 85 – ​86)



Rüdiger Lohlker

196

Es sind eine Reihe von Astrolaben bekannt, die als solche des Chaucer-Ty-
pus benannt und auf frühe Handschriften des Werkes zurückgeführt werden 
(Bennett 2014). Diese Handschriften dienen als Aktanten zur Produktion von 
Astrolaben, mit denen wiederum Handbücher produziert wurden.

Eine Verknüpfung gibt es auch in den arabischen Raum. Der Bezug auf 
den Pseudo-Masha’allah, ein häufig kopiertes Handbuch, das auch in das La-
teinische übersetzt wurde, markiert diese Verknüpfung (Pseudo Masha’allah 
2020; Burnett/Greenbaum 2015); auch jüdische Diskussionen beziehen sich 
auf diesen Autor. Aber schauen wir jetzt in frühere Zeiten nach Süddeutsch-
land !

Im Südosten Deutschlands in Regensburg wurde die neue, islamische 
Astronomie in der Form des Astrolabs fasziniert aufgenommen. Das zeigt 
sich bis zum Ende des 12. Jahrhunderts in mindestens fünf Handschriften 
über das Astrolab in der Benediktinerabetei St. Emmeran. In Handschriften, 
die bereits in den fünfziger Jahren des elften Jahrhunderts entstanden sein 
müssen, in denen von der Arbeit mit dem Astrolab berichtet wird. Es müs-
sen also Handschriften oder Kommentare bereits früher vorhanden gewe-
sen sein. Verbindungen bestanden nach Lothringen und Chartres, aber auch 
nach Córdoba (Schonhardt 2022, 137). Die Rezeption der Astrolabliteratur in 
Regenburg ging besonders von der Bodenseeregion um Reichenau aus. „Be-
reits um 1030 berichtete der von seinen Reisen zurückgekehrte Hartwic von 
dem exotischen Gerät, das er bei seinem Lehrer Fulbert kennengelernt und 
von dem man in St. Emmeram vielleicht auch schon über die Kontakte nach 
Lothringen gehört hatte.“ (Schonhardt 2022, 144)

Es findet sich also ein Verknüpfen am klösterlichen Ort mit denen islami-
scher Art in al-Andalus, das vermittelt wird über das Astrolab als Aktanten. 
Die ersten noch anonymen lateinischen Übersetzungen arabischer Astrolab
traktate stammen aus dem 9./10. Jahrhundert n. Chr. (Philoponus 2015, 84). 
Eine der ältesten Schriften, die ursprünglich aus Fleury stammte, findet sich 
in der Burgerbibliothek Bern (Schramm 2006/2007). Eine um 1000 n. Chr. im 
Kloster Reichenau kopierte noch ältere Handschrift, die im Fragment vor-
liegt, verweist durch zahlreiche latinisierte arabische Ausdrücke auf wei
tere Verknüpfungen aus dem arabischen Raum (Philoponus 2015, 84 – ​85; vgl. 
Caiazzo/Burnett 2011).

Diese Verknüpfungen lassen sich ergänzen durch Astrolabe aus italie-
nischen Sammlungen in Verona, die arabische und hebräische Inschriften 
aufweisen und damit in sich zu Aktanten des kulturellen Kontaktes wurden 
(Gigante 2024). Dabei können weitere Verknüpfungen zu einem hebräisch 
geschriebenen Traktat über Astroblabe, das in Verona geschrieben wurde, 



Astrolabe: ein Beispiel globalen Wissens

197

verfolgt werden (Rodrigez Arribas 2014). Generell spielten jüdische Astro
labe eine wichtige Rolle in der Verknüpfung von Wissen.

Im chinesischen Raum wurde das plansphärische und das sphärische As-
trolab in frühmongolischer Zeit in der Hauptstadt Dadu im Astronomischen 
Büro von islamischen Astronomen eingeführt (van Dalen/Purjavady 2004).1 
Der Astronom und Instrumentenbauer aus dem kaukasischen Observato-
rium vom Marāgha, Cha-ma-lu-ting, der Name wird unterschiedlich gedeu-
tet (Hartner 1950)2 führte diese Instrument ein. In mehreren Verzeichnissen 
finden sich ebenfalls Hinweise auf Astrolabe. Jedoch wurden diese Instru-
mente von Chinesen wenig genutzt (Kam-Wing 2001, 448).3 Spuren dieser 
Astrolabe finden sich auch in Korea; tatsächliche Beispiele sind erst später 
in Korea zu finden.

Eine Verknüpfung von islamischem Wissen über das Astrolab findet sich 
auch in Südasien. Astrolabe mit Inschriften in Sanskrit wurden von David 
Pingree beschrieben (Pingree 2009). Die islamische Astronomie wurde im 
14. Jahrhundert n. Chr. verstärkt in Südasien rezipiert und mit ihr auch der
Gebrauch des Astrolabs, die durch persische Reisende in die Region gebracht
wurden. Die entsprechenden Astrolabe konnten aber auch von Jain- oder
Hindu-Astrolabmachern produziert werden. In verschiedener Weise wurden
traditionelle südasiatische und islamische Astronomie und Astrolabtech-
nik verbunden – nicht immer erfolgreich, da die trigonometrischen Grund
lagen nicht immer verstanden wurden. Spätere Astrolabhandbücher aus dem
18. Jahrhundert n. Chr. widmeten sich eher technischen Details der Geräte
und weniger den genannten Grundlagen (Plofker 2000). Astrolabien nach
persischem Muster wurden auch mit Inschriften in Sanskrit versehen.

Islamische Astrolabe aus Südasien bilden einen kleinen, aber wichtigen 
Teil der überlieferten Instrumente. Der Herrscher des Delhi-Sultanats Firuz 
Tughluq Shah gilt als großer Förderer der Wissenschaften. Für ihn wurden 

1	 Die Schriften wurden wohl aus dem Persischen übersetzt (s. Benno van Dalen und 
Nasrollah Pourjavady, „The Activities of Iranian Astronomers in Mongol China“, in 
Sciences, techniques et instruments dans le monde iranien (Xe – XIXe siècle), hg. v. Nasrollah 
Pourjavady und Ž. Vesel (Teheran, Presses Universitaires d’Iran/Institut Français de 
Recherche en Iran, 2004), 17 – ​28.

2	 Es gibt mehrere Versuche, den Namen als persisch/arabischen zu deuten. Vgl. dazu 
Willy Hartner, „The Astronomical Instruments of Cha-ma-lu-ting, their Identification, 
and their Relations to the Instruments of the Observatory of Maragha“, Isis 41 (1950): 
184 – ​194.

3	 Fun Kam-Wing, „Mapping the Universe: Two Planispheric Astrolabes in the Early 
Qing Court“, in Historical Perspectives on East Asian Science, Technology and Medicine, hg. 
v. Alan K. L. Chan u. a., (Singapur: Singapore University Press/World Scientific, 2001), 448.



Rüdiger Lohlker

198

fünf Astrolabe gebaut, die leider verloren gegangen sind (Sarma 2000). Ge-
naue Untersuchungen an Astrolaben aus einer Instrumentenbauerschule in 
Lahore (Mubashir Ul-Haq/Sarma 2014) aus dem 16. und 17. Jahrhundert zei-
gen die hochentwickelte Schmiedekunst und wie daraus Astrolabe entstan-
den (Newbury 2006, Sarma 1994). Die Astrolabe als Aktanten sind so das 
Produkt einer technisch ausgefeilten Handwerkskultur mit ihren Akteuren 
und Aktanten.

Eine wichtige scheinbare Randbemerkung ist der Verweis auf die Rolle 
von Frauen als Astrolabmacherinnen. Im Fihrist des Ibn al-Nadīm (gest. 
995/996 n. Chr.) (s. u.) wird im Abschnitt über die Instrumentenmacher 
(sunnāʿ) wird ein al-ʿIjlī, der Astrolabmacher (al-usturlābī) erwähnt, ein 
Sklave eines Bitūlis, „sowie al-ʿIjlīya (Ikhlas 2019), seine Tochter, die [am 
Hofe] des [Hamdanidenherrschers] Sayf al-dawla (gest. 967 n. Chr.; Canard 
1934) tätig war, eine Schülerin des Bitūlis.“ (Ibn al-Nadim s. d.; vgl. Hassani 
2020) Dies zeigt die Weitergabe des handwerklichen Wissens nicht nur vom 
Vater auf den Sohn, sondern auch vom Vater auf die Tochter. An diesem Bei-
spiel können wir die zusätzliche Verknüpfung über die – scheinbaren – ab-
soluten Gendergrenzen hinweg erkennen. Dies lässt annehmen, dass weitere 
solche Verknüpfungen vorhanden waren, die in den von männlichen Au-
toren verfassten Quellen und gleichfalls in der männlich dominierten For-
schung nicht aufscheinen.

Astrolabien: eine Schlussbetrachtung

Astrolabe sind ein Punkt, an dem astronomisches Wissen, Handwerkskul-
tur und eine hoch entwickelte Anwendung sich verbinden und ein globa-
les Instrument, einen Aktanten produzieren, der global angewandt werden 
kann, der auch modern re-produziert wird (Alsari 2023). Die noch vorhan-
denen Astrolabien markieren vielfache Verknüpfungen zwischen Regionen 
und Kulturen, die diese Aktanten zu paradigmatischen Beispielen kultureller 
Verschmelzungen und Verknüpfungen machen. Damit wird ein Messinstru-
ment zu einem Symbol des Zirkulierens von Wissen.



Astrolabe: ein Beispiel globalen Wissens

199

Bibliographie
Alsarīʿ, M. Majd. „Design and Manufacture of the New Astrolabe.“ In The 2nd Inter­

national Prof. Dr. Fuat Sezgin Symposium on History of Science in Islam Proceed-
ings Book, hg. v. M. C. Kaya, N. Özdemir, and G. Aksoy, 217 – ​226. Istanbul: Istan-
bul University Press, 2023.

Bennett, Jim. „The So-Called ‚Chaucer Astrolabe‘ from the Koelliker Collection, 
Milan: An Account of the Instrument and Its Place in the Tradition of Chaucer 
Type Astrolabes.“ Nuncius 29 (2014): 179 – ​229.

Borelli, Arianna. Aspects of t he Astrolabe: ‚architectonica ratio‘ in tenth and eleventh 
Century Europe. Stuttgart: Franz Steiner, 2008.

Glen van Brummelen, Khujandī: Abū Maḥmūd Ḥāmid ibn al-Khiḍr al-Khujandī, in 
Thomas Hockey u. a. (Hg.). The Biographical Encyclopedia of Astronomers, Sprin-
ger Reference. New York: Springer, 2007, 630 – ​631.

van Brummelen, Glen. „Khujandī: Abū Maḥmūd Ḥāmid ibn al-Khiḍr al-Khujandī.“ 
In The Bibliographical Encyclopedia of Astronomers, Springer Reference, hg. v. 
Thomas Hockey, 630 – ​631. New York: Springer, 2007.

Burnett, Charles, and Dorian Gieseler Greenbaum, eds. From Māshāʾ allāh to Kepler: 
Theory and Practice in Medieval and Renaissance Astrology. Ceredigion: Sophia 
Centre Press, 2015.

Caiazzo, Irene und Charles Burnett, New Manuscripts of On the Astrolabe of 
Raymond de Marseille, in Scriptorium 65, no. 2 (2011), 338 – ​349.

Canard, Marius. Sayf al Daula: recueil de textes rélatifs à l’émir Sayf al Daula le 
Hamdanide. Algier: Carbonel, 1934.

Charette, François. Mathematical Instrumentation in Fourteenth-Century Egypt and 
Syria: The Illustrated Treatise of Najm al-Din al-Misri. Leiden & Boston: Brill, 
2003.

Chaucer, Geoffrey. Treatise on the Astrolabe: The Complete Works of Geoffrey Chaucer 
Parts Edition, Vol. 11. Hastings: Delphi Publishing, 2017.

Chism, Christine. „Transmitting the Astrolabe: Chaucer, Islamic Astronomy, and the 
Astrolabic Text.“ In Medieval Textual Cultures: Agents of Transmission, Trans­
lation and Transformation, edited by Faith Wallis, and Robert Wisnovsky, 85 – ​
120. Berlin u. a.: De Gruyter, 2016.

Cornwall, Owen T. A. „Alexander and the Astrolabe in Persianate India: Imagining 
Empire in the Delhi Sultanate.“ The Indian Social and Economic History Review 
57, no. 2 (2020): 229 – ​259

van Dalen, Benno, and Nasrollah Pourjavady. „The Activities of Iranian Astrono-
mers in Mongol China.“ In Sciences, techniques, et instruments dans le monde ira-
nien (Xe – XIXe siècle), hg. v Nastrollah Pourjavady, and Ž. Vesel, 17 – ​28. Teheran: 
Presses Universitaires d’Iran/Institut Français de Recherche en Iran, 2004.



Rüdiger Lohlker

200

Fazlioğlu, İhsan. „The Samarqand Mathematical-Astronomical School: A Basis for 
Ottoman Philosophy and Science.“ Journal for the History of Arab Science 14 
(2008), 3 – ​68.

Gerstenberger, Deborah, and Joël Glasman. „Globalgeschichte mit Maß: Was Glo-
balhistoriker von der Akteur-Netzwerk-Theorie lernen können.“ In Techni-
ken der Globalisierung: Globalgeschichte meets Akteur-Netzwerk-Theorie, hg. v. 
Deborah Gerstenberger, and Joël Glasman, 11 – ​40. Bielefeld: Transcript, 2016.

Gigante, Ferderica. „A Medieval Islamic Astrolabe with Hebrew Inscriptions in 
Verona: The Seventeenth-century Collection of Ludovico Moscardo.“ Nuncius 39 
(2024), 163 – ​192.

Goldstein, Catherine. „Das Eine ist das Andere: Eine Geschichte des Kreises.“ In Ele-
mente einger Geschichte der Wissenschaften, hg. v. Michel Serres, 229 – ​268. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp, 1998.

Hartnet, Willy. „The Astronomical Instruments of Cha-ma-lu-ting, their Identifica-
tion, and their Relations to the Instruments of the Observatory of Maragha.“ Isis 
41 (1950): 184 – ​194.

al-Hasssani, Salim, Women’s Contribution to Classical Islamic Civilisation: Sci-
ence, Medicine and Politics, posted 2020, https://muslimheritage.com/womens-​
contribution-to-classical-islamic-civilisation-science-medicine-and-politics/ 
(letzter Zugriff: 27. 12. ​2024).

Hejazi Tsagaris, Alexandria. „Portable Cosmologies: 15 – ​16th Century Italian-Islamic 
Exchanges of the Astrolabe and Effects on Visual Culture.“ Muslim Heritage, 
posted 2020, https://muslimheritage.com/portable-cosmologies/ (letzter Zugriff: 
08. 07. ​2024).

Ibn al-Nadīm, al-Fihrist. Beirut: Dār al-maʿrifa, s. d.
Ikhlas, Nuir. „Reposisi Perempuan Islam dalam Bingkai Historiografi.“ Ishlah: Jour-

nal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1, no. 1 (2019): 101 – ​117.
Fun Kam-Wing, Mapping the Universe: Two Planispheric Astrolabes in the Early 

Qing Court, in Alan K. L. Chan u. a. (Hg.), Historical Perspectives on East Asian 
Science, Technology and Medicine, Singapur: Singapore University Press/World 
Scientific, 2001, 448 – ​462.

Fun Kam-Wing. „Mapping the Universe: Two Planispheric Astrolabes in the Early 
Qing Court.“ In Historical Perspectives on East Asian Science, Technology and 
Medicine, edited by Alan K. L. Chan u. a., 448 – ​462. Singapore: Singapore Univer-
sity Press/World Scientific, 2001.

King, David A. In Synchrony with the Heavens: Studies in Astronomical Timekeeping 
and Instrumentation in Medieval Islamic Civilization, Studies I – IX. Volume One: 
The Call of the Muezzin. Leiden & Boston: Brill, 2004.

https://muslimheritage.com/womens-contribution-to-classical-islamic-civilisation-science-medicine-and-politics/
https://muslimheritage.com/womens-contribution-to-classical-islamic-civilisation-science-medicine-and-politics/
https://muslimheritage.com/portable-cosmologies/


Astrolabe: ein Beispiel globalen Wissens

201

King, David A. In Synchrony with the Heavens: Studies in Astronomical Timekeeping 
and Instrumentation in Medieval Islamic Civilization, Studies I – IX. Volume Two: 
Instruments of Mass Calculation. Leiden & Boston: Brill, 2005.

King, David A. „Making Instruments Talk: Some Medieval Astronomical Instru-
ments and their Secrets.“ Bulletin of the Scientific Instrument Society 44 (1995): 
5 – ​12.

King, David A. „Early Islamic Astronomical Instruments in Kuwaiti Collections.“ In 
Kuwait Arts and Architecture: A Collection of Essays, hg. v. Arlene Fullerton, and 
Géza Fehérvári, 76 – ​96. Kuwait: Oriental Press, 1995.

King, David A. „Die Astrolabiensammlung des Germanischen Nationalmuseums,“ 
translated by Kurt Maier. In Focus Behaim Globus. Nürnberg: Germanisches 
Naationalmuseum, 1992.

Risalah-I Usturlab.i Kushyar Gilani, hg, v, Muhammad Baqeri Teheran: Mirath-e 
Maktub, 2014.

Lohlker, Rüdiger. „Reflexionen zur Wissenschaftgeschichte der islamischen Welt.“ 
Research Paper on Islam No. 6, posted 2022, https://phaidra.univie.ac.at/o:1586537 
(letzter Zugriff: 23. 07. ​2024).

Lohlker, Rüdiger. „Astronomy as a Global Science: The Case of Islamic Astronomy.“ 
Muslim Heritage, posted 2020, https://muslimheritage.com/astronomy-as-a-​
global-science/ (letzter Zugriff: 06. 06. ​2024).

Lohlker, Rüdiger. „Global History, Understanding Islamic Astronomy.“ Acta Via 
Serica 4, no. 2 (2019): 97 – ​118.

Newbury, B. D. „The Astrolabe Craftsmen of Lahore and Early Brass Metallurgy.“ 
Annals of Science 63, no. 2 (2006): 201 – ​213.

Philoponus, Ioannes, De usu astrolabii eiusque constructione – Über die Anwendung 
des Astrolabs und seine Anfertigung, hg. v. Alfred Stückelberger. Berlin u. a.: De 
Gruyter, 2015.

Pingree, David. Eastern Astrolabes. Chicago: Adler Planetarium and Astronomy 
Museum, 2009.

Pseudo-Masha’allah, On the Astrolabe, hrsg. v. Ron B. Thomson, Version 1.7 
(Toronto, 2022), https://shareok.org/handle/11244/14221.3 (letzter Zugriff: 06. 07. ​
2024).

Plofker, Kim. „The Astrolabe and Spherical Trigonometry in Medieval India.“ Journal 
for the History of Astronomy 31 (2000): 37 – ​54.

Rezvani, Pouyan, Two Treatises on the Astrolabe by Abu Rayhan Muhammad ibn 
Ahmad Biruni (973 – ​1048 A. D.). Diss. phil. Universität Utrecht, 2019.

Rodríguez Arribas, Josefina. „Medieval Jews and Medieval Astrolabes: Where, Why, 
How, and What For ?“ In Time, Astronomy, and Calendars in the Jewish Tradition, 
hg. v. Sacha Stern und Charles Burnett, 221 – ​272. Leiden: Brill, 2014.

https://phaidra.univie.ac.at/o:1586537
https://muslimheritage.com/astronomy-as-a-global-science/
https://muslimheritage.com/astronomy-as-a-global-science/
https://shareok.org/handle/11244/14221.3


Rüdiger Lohlker

202

Safiei, Mohd Hafiz et al. „Astrolabes as Portal to the Universe, Inventions across 
Civilizations.“ International Journal of Civil Engineering and Technology (IJCIET) 
8, no. 11 (2017): 609 – ​619.

Sarma, Sreeramula Rajeswara. „Sulṭān, Sūri and the Astrolabe.“ Indian Journal of 
History of Science 35, no. 2 (2000): 129 – ​147.

Sarma, Sreeramula Rajeswara. „Kaṭapayādi Notation on a Sanskrit Astrolabe.“ 
Indian Journal of History of Science 34, no. 4 (1999): 273 – ​287.

Sarma, Sreeramula Rajeswara. „The Lahore Family of Astrolabists and their 
Ouvrage.“ Proceedings of the Indian History Congress 55 (1994): 287 – ​302.

Schonhardt, Michael. Mit Sphaera und Astrolab: ‚Die Entdeckung der Natur‘ in süd-
ostdeutschen Klöstern im hohen Mittelalter. Turnhout: Brepols, 2022.

Schramm, Martin. „Der Astrolabtext aus der Handschrift Codex 196, Burger
bibliothek Bern – Spuren arabischer Wissenschaft im mittelalterlichen Abend-
land.“ Zeitschrift für Geschichte der arabisch-islamischen Wissenschaften 17 
(2006/2007): 199 – ​300.

Sezgin, Fuat. Geschichtes des Arabischen Schrifttums Band VI: Astronomie bis ca. 430 
H. Leiden: Brill, 1978.

Ul-Haq, Mubashir, and Sreeramula Rajeswara Sarma. „An Astrolabe by Muḥammad 
Muqīm of Lahore Dated 1047 AH (1637 – ​38 CE).“ Islamic Studies 53, no. 2 (2014): 
37 – ​65.

Wiedemann, Eilhard. „Beiträge zur Geschichte der Naturwissenschaften. LXVVI. 
Über arabische astronomische Instrumente.“ Sitzungsberichte der physikaisch-
medizinischen Sozietät zu Erlangen 58/59 (1926/1927)

Winterburn, Emily. „Using an Astrolabe.“ Muslim Heritage, posted 2005, https://
muslimheritage.com/using-an-astrolabe/ (letzter Zugriff: 06. 06. ​2024).

Wolfschmidt, Gudrun. „Tycho Brahe – Instrumentenbauer und Meister der Beob-
achtungstechnik.“ In Florilegium Astronomicum: Festschrift für Felix Schmeidler, 
hg. v. Menso Folkerts, Stefan Kirschner, und Theodor Schmidt-Kaler, 293 – ​323. 
München: Institut für Geschichte der Naturwissenschaften, 2001.

https://muslimheritage.com/using-an-astrolabe
https://muslimheritage.com/using-an-astrolabe



