Riidiger Lohlker
Astrolabe: ein Beispiel globalen Wissens

Er betrachtete das Astrolab mit Wehmut.
Es war schon gelungen und landete in der Hand eines Télpels.
(Wunnicke, Die Dame mit der bemalten Hand)

Abstract: Astrolabe konnen als wichtige Kristallisationspunkte oder Ver-
kniipfungen des menschlichen, astronomischen Wissens im globalen Zusam-
menhang verstanden werden. Die aktive Rolle dieser Instrumente wird genau
betrachtet und jenseits der iiblichen Betrachtungsweise werden andere Welt-
regionen wie Siid- und Ostasien in die Darstellung integriert. Die Welt der
Astrolabe erscheint einem weniger eurozentrischen Blick als genuin globales
Phénomen.

Keywords: Astrolab, Wissenszirkulation, Astronomie, islamische Welt, Ak-
teur-Netzwerk-Theorie

Published in: Detlev Quintern (Hrsg./Ed.), Tiirkisch-Deutsche Perspektiven / Tiirk-Alman 189
Bakis Agilari, 2/2025. DOI: https://doi.org/10.60501/tdp.2025.2.110533


https://doi.org/10.60501/tdp.2025.2.110533

Riidiger Lohlker

Einleitung

Der Austausch von Wissen in der islamischen Welt (und natiirlich dariiber
hinaus) wurde in seiner vielfach zusammengesetzten Form in einer angemes-
senen, nicht eurozentrisch und modernistisch gepragten Metapher mit Tep-
pichen verglichen (Lohlker 2022):

,Wenn diese zusammengesetzte Form als Teppich betrachtet wird, ist es
unabdingbar, die Gesamtheit dieses Teppichs zu verstehen, die einzelnen Fa-
den, die aus den Tiefen der Zeit herfithren, und die Knoten, die diese Fiden
zusammenhalten, zu analysieren und zu bestimmen, wo diese Form gewoben
wurde und auch die Geschichte der Menschen, die sie gewoben haben. Das
Wichtigste aber ist, die konzeptuelle Grundlage zu verstehen, aus der die-
ser Teppich seine charakteristischen Eigenschaften gewinnt, die ihn zu eben
diesem Teppich in seinem historischen Kontext machen.” (Fazlioglu 2008, 4;
alle Ubersetzungen, R.L.) Indem wir den Teppich als imaginative Idee neh-
men, konnen wir den Faden der miteinander verwobenen Globalgeschichte
der Wissenschaften besser folgen (Lohlker 2019, Lohlker 2020). Diese Faden
bindeln sich z.B. in Astrolabien, die als wesentliche Aktanten in der vor-
modernen Astronomie wirken. Astrolabien sind bereits in vorchristlicher
und vorislamischer Zeit bekannt. Als herausragendes Beispiel sei hier der
Kiirze halber nur die Schrift De usu astrolabii des Johannes Philoponos aus
Alexandria (gest. ca. 575 n. Chr.) mit seiner Beschreibung des Astrolabs und
seiner Handhabung genannt (Philoponus 2015).

Astrolabien

Es gibt eine etwas schiefe und irrefithrende Bezeichnung von Astrolabien
als ,friihe Computer’. Der Vergleich wire nur tragfdhig, wenn ,Computer
schlicht etwas wie ,Berechnungsgerit’ heif3t. Treffender ist die Ubersetzung
als ,Sternenfinder".

Grundsitzlich handelt es sich um ein zweidimensionales Modell des Him-
mels. Die Himmelsphére wird auf eine Ebene bzw. Scheibe projiziert, mit der
als drehbare Sternenkarte die Bewegungen der Himmelskorper vorhergesagt
und dargestellt werden konnen. Es gibt aulerst vielfaltige Anwendungswei-
sen, von denen hier nur eine kleine Auswahl genannt sei: Winkelmessung
am Himmel, Bestimmung von Datum und Uhrzeit, Position von Himmels-
korpern sowie die geographische Breite und den Auf- und Untergang von
Gestirnen; manche Autoren nennen noch viele weitere Funktionen.

190



Astrolabe: ein Beispiel globalen Wissens

Astrolabe sind allerdings tatsichlich eines der wichtigsten Instrumente
der Produktion von astronomischen Erkenntnissen und der transkulturellen
Begegnung (Schreier 2014, Winterburn 2005). Astrolabe werden so als Portal
zum Universum und als Ausdruck des Erfindungsgeistes tiber die Zivilisatio-
nen hinweg bezeichnet (Safiei 2017).

LJAls eine Art Schweizer Taschenmesser unter den astronomischen In-
strumenten des Mittelalters erlaubte das Astrolab auf der Grundlage einer
Projektion des Kosmos auf eine Scheibe nicht nur die Abbildung des Kosmos,
sondern durch einen beweglichen Mechanismus auch die Kalkulation astro-
nomischer Phanomene zur exakten Bestimmung der Zeit. Gerade das Astro-
lab verdeutlicht aber auch die Grenzen solcher Kategorisierungen von Wis-
sen. Zwar diente es primar der konkreten Anwendung, gleichzeitig konnte
aus dieser Anwendung durchaus epistemisches Wissen tiber den Kosmos ge-
wonnen und vermittelt werden. Wissensbestande lassen sich daher nicht im-
mer eindeutig in einer der genannten Kategorien fixieren, sondern oszillie-
ren zuweilen zwischen einer epistemischen und instrumentellen Funktion.
(Schonhardt 2022, 26) Astrolabe seien hier als Aktanten, also menschliche
und auch nicht-menschliche Handlungstrager, verstanden, die in Netzwer-
ken von Akteur*innen und Aktanten agieren und eine globale Welt schaffen.
Astrolabien seien hier also im Rahmen der Akteur-Netzwerk-Theorie als Teil
einer Globalgeschichte astronomischen Wissens betrachtet. Astrolabe sind
allerdings keine Navigationsinstrumente. Dies sei mit David A. King gegen
zahlreiche Aussagen in der Sekundar- und insbesondere Tertiérliteratur be-
tont (King 2005, 347). Wiederum mit King ist die Wichtigkeit der Analyse der
tatsachlichen Instrumente zu betonen, eben die Instrumente selber sprechen
zu lassen (King 19995) und nicht nur wie in der &lteren Forschung nur die
Texte. Astronomische Instrumente lassen sich einteilen in ,1. Transporta-
ble Instrumente, wie das Astrolab, der Quadrant, die zarqalische Scheibe, die
auch zur nomographischen Losung von Aufgaben dienten. 2. Instrumente,
die in Sternwarten aufgestellt waren. (Wiedemann 1926/27, 380) Fiir unsere
Untersuchung wurden die Astrolabe als Gegenstand gewahlt.

Mit King kénnen wir auch die Geschichte des Astrolabs einteilen: 1. Die
Erfindung und der fritheste Gebrauch des Instruments in der Spétantike (we-
nig schriftliche Quellen, von denen die meisten publiziert sind. Gleichwohl
sind keine Instrumente erhalten, nur ein byzantinisches Stiick von 1062 hat
iiberlebt); 2. Die Ubernahme des Astrolabs durch die Muslime im 8. Jahrhun-
dert und die Entwicklung bis zum 14. Jahrhundert (mehrere noch meist uner-
forschte schriftliche Quellen sowie zahlreiche Instrumente, von denen meist
nur unbefriedigende Beschreibungen vorliegen); 3. Die Ubernahme des As-
trolabs durch die Européer, etwa im 10. Jahrhundert, und die frithesten euro-

191



Riidiger Lohlker

paischen Traktate dariiber (einige wenige meist schon erforschte schriftliche
Quellen; nur ein Instrument ist erhalten, das wir aber noch nicht verstehen);
4. Die mittelalterliche europiische Tradition zwischen 1300 und 1500 (viele
schriftliche, meist noch unerforschte Quellen aus dem 12. Jahrhundert sowie
zahlreiche Instrumente seit ca. 1300, von denen bisher nur wenige unter-
sucht wurden); 5. Die européische Tradition der Renaissance-Zeit zwischen
1500 und 1650 (zahlreiche Abhandlungen und Instrumente; beide sind besser
dokumentiert als die der vorigen Abschnitte); 6. Die spite islamische Periode
zwischen 1550 und 1900 (mehrere meist unerforschte Abhandlungen sowie
Hunderte von Instrumenten, von denen nur wenige angemessen untersucht
wurden).“ (King 1992, 105-106; King 1995, 77)

Wenn man noch die Entwicklungen in in Siidasien bis Ostasien hinzu-
fugt, erhalten wir ein differenziertes Bild der Geschichte des Astrolabs, das
wirklich global genannt werden kann. Wenn wir auch zugeben missen, dass
die sub-saharisch-afrikanische und die amerikanische Dimension fehlen.

Globale Akteur-Netzwerk-Theorie

Globalgeschichte ist an sich ein nicht unproblematischer Begriff, der hier
aber nicht als Analyserahmen verwendet wird, da die Astrolabia tatsachlich
ein global verbreitetes Phanomen sind, das auch nur global verstanden wer-
den kann. Der Begriff des Globalen kann also nicht aufgegeben werden. Das
Globale ist aber als schwach zu verstehen; er muss von den Akteuren und
den Aktanten mithsam aufgebaut, globalisiert werden.

Mit Bruno Latours Ansatz der Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) sind in
jungerer Zeit Vorschlage aufgekommen, ,das Globale nicht als Triebkraft
von Prozessen ins Visier zu nehmen, sondern als ein Ergebnis menschli-
chen Handelns. Einer der fiir die Globalgeschichte interessantesten Grund-
satze der ANT ist, dass es keine dunklen verborgenen Krifte ,hinter® Prozes-
sen gibt. Erst recht ist keine Kraft stark genug, dass sie, einmal angestof3en,
durch alle Gesellschaften der Welt hindurchwirken kann. Die ANT erteilt
dem Diffusionsmodell eine klare Absage und spricht stattdessen von Uber-
setzung: Keine Nachricht, kein Produkt, kein Wert wird einfach so ,verbrei-
tet’. Wenn etwas transportiert wird, wird es stets gleichzeitig transformiert.
Der Riickgriff auf grofie Abstrakta bei der Erklarung der ,Verbreitung® eines
Phianomens wird von Latour dezidiert abgelehnt. Zu vermeiden ist ihm zu-
folge eine ,freie Reise auf Allzweck-Geldndewagen wie Gesellschaft, Kapi-
talismus, Imperium, Normen, Individualismus, Felder und so weiter. Wenn

192



Astrolabe: ein Beispiel globalen Wissens

Verbindungen zwischen zwei Orten hergestellt werden, so geschieht dies
durch konkrete Handlungen konkreter Akteure. Und diese konnen und sol-
len von Sozialwissenschaftlern und Historikern so genau und so ausfiihrlich
wie moglich beschrieben werden. Nicht um Reduktion geht es Latour, son-
dern um ,Irreduktion‘” (Gerstenberger/Glasmann 2016, 25)

Nehmen wir die Formulierung ,Verbindungen zwischen zwei Orten® auf,
erhalten wir eine wichtige funktionale Beschreibung von Astrolabien. Durch
die Verschmelzung astronomischen Wissens mit den Instrumenten konnten
die menschlichen Akteure dieses Wissen im Astrolab anwenden, transpor-
tieren und dabei transformieren, den Teppich des Wissens weiterkniipfen.
Astrolabien sind wichtige Aktanten und in der vormodernen Zeit weltweit
verbreitet. Sie sind zurecht als ,tragbare Kosmologien® (Tsagaris 2020) be-
zeichnet worden. Wir konnen insbesondere feststellen, dass Astrolabia Ver-
korperungen des astronomischen Wissens sind, die global présent sind und
insbesondere in der islamischen Welt weiterentwickelt wurden.

Astrolabien in der islamischen Welt

Die Entwicklung von Astrolabien erreichte in der islamischen Welt einen
Hohepunkt. Ein bemerkenswertes Beispiel eines Astrolabs ist das des trans-
oxanischen Gelehrte Abu Mahmud al-Khujandi (gest. 1000 n. Chr.) (Brum-
melen 2007), Astronom, Mathematiker und eben auch Instrumentenbauer.
Sein Astrolab gilt als Kulminationspunkt des Astrolabbaus in der frithen Pe-
riode der islamischen Naturphilosophie (bis 1250 n. Chr.) (King 1995, 83-89).

Fiir einen grofieren Uberblick konzentrieren wir uns auf die Textzeug-
nisse in Form von Handbiichern. Als erstes seien die Werke von al-Biruni
(gest. 1048 n. Chr.), Universalgelehrter, der auch fiir sein Werk iber In-
dien bekannt ist, genannt, der mehrere Handbiicher iber Astrolabe verfasst
hat (Rezvani 2009). Erwahnt sei auch die summa des Astronomen aus dem
Maghreb Abu ’Ali al-Marrakushi, die um 1280 n. Chr. in Kairo verfasst wur-
de. Bemerkenswert ist auch die Abhandlung des Najm al-din al-Misri, die ca.
1325 n. Chr. verfasst wurde und iiber 100 Instrumente beschrieb, die ihm be-
kannt oder von ihm entwickelt wurden. Ansonsten sind diese Instrumente
nicht bekannt (Charette 2003). Auflerdem sei noch das Werk Risala fi’l-Astur-
lab des Kushyar ibn Labban Gilani (aktiv im 10. und 11 n. Chr.) genannt, das
jetzt in persischer (und japanischer) Ubersetzung mit arabischem Text vor-
liegt. In der Einleitung benennt er die Wichtigkeit des Umgangs mit dem As-
trolab. Im ersten Kapitel erklart er die grundlegenden Operationen mit dem

193



Riidiger Lohlker

Astrolab, im zweiten Kapitel werden Operationen genannt, die weniger be-
nutzt werden, im dritten die Pflege des Instruments und schliefilich im vier-
ten Kapitel die Methoden, mit denen man Linien und Kreise zieht (Kusyar
2014).

Als weitere Werke konnen im Anschluss an Fuat Sezgin genannt wer-
den (Sezgin 1978): ‘Ali b. ‘Isa al-Asturlabi (Sezgin 1978, 143-144), Ibrahim b.
Sinan (Sezgin 1978, 193-194), Masha’allah (Sezgin 1978, 129), Ibn al-Samh
(Sezgin 1978, 249), al-Sijzi (Sezgin 1978, 224-226), Muhammad b. ‘Umar b.
Al-Farrukhan (Sezgin 1978, 137-138), und weitere sowie anonyme Autoren
(Sezgin 1978, 285-286). Handbiicher iiber und Beschreibungen von Astro-
labien waren also ein wichtiger Teil der astronomischen Literatur der isla-
mischen Welt.

Die ganze Vielfalt der existierenden Astrolabe, also der Instrumente, die
ein essentieller Bestandteil des Phanomens Astrolab sind, zu beschreiben, ist
hier nicht moglich. Es sei dafiir global auf die Werke von David A. King ver-
wiesen. Als Beispiele sei neben Khujandi besonders Ibn al-Sarraj genannt. Er
ist bekannt fiir seinen universalen Astrolab, ein weiterer Hohepunkt der is-
lamischen Astrolabproduktion, von dem ein Exemplar vorhanden ist, das auf
1328/1329 datiert wird (King 2004).

Ein beruhmter Astrolabmacher war auch ’Abd al-A’imma, der um 1700
n. Chr. in Isfahan arbeitete und fiir seine eleganten Astrolabe bekannt war
und auch andere astronomische Instrumente herstellte (King 2004, 245-246).

Eine Verkniipfung européischer, stidasiatischer und islamischer Vorstel-
lungen findet sich in einem Epos des persopohonen Autoren Amir Khosrau
(gest. 1325 n. Chr.) mit dem Titel Ayina-ye Iskandari, in dem Alexander als
persischer Herrscher beschrieben wird, der aus den materiellen Kulturen der
Welt Erfindungen produziert wie den Spiegel oder das Astrolab (Cornwall
2020). Verfolgen wir die nichtislamischen Faden weiter.

Astrolabien im Rest der Welt

Fir Europa wie fiir andere Regionen der Welt ist an Borellis Bemerkung
(Borelli 2008, 21) anzukniipfen, dass zwar das geschriebene Wort zur Ver-
breitung der Kenntnis tiber Astrolabe im 10. und 11. Jahrhundert beigetragen
hat. Andere Methoden der Wissensvermittlung spielten aber ebenfalls eine
Rolle im Transfer, der Diffusion und Assimilation der Kenntnis iiber Astro-
labe und der mit ihnen verbundenen astronomischen Erkenntnisse. Zu die-
sen Methoden zdhlten miindlicher Unterricht, Diskussionen, das Zeichnen

194



Astrolabe: ein Beispiel globalen Wissens

von Modellen, wiederholtes Uben der Fertigkeiten, geometrische Struktu-
ren anzuwenden, das Beobachten und Durchfithren von Versuchen mit Mo-
dellen, diese Modelle auseinanderzunehmen und wieder zusammenzusetzen,
Auswendiglernen von Sitzen, Strukturen und Prozeduren. Texte seien nicht
einmal naher betrachtet:

,In dem Mafe wie die griechischen und arabischen Werke ins Lateinische
ibersetzt werden nimmt das Abendland im Zuge vermehrter Handels-
beziehungen und wissenschaftlicher Kontakte diese Arbeiten auf. Einer
der bedeutendsten dieser Kreise, die nach langerer Reise durch die ara-
bische Welt nach Europa zuriickgekehrt sind, ist vielleicht das Astrolab,
das [...] zur Berechnung der Himmelbewegungen diente und, gestiitzt auf
Ptolemaéische Beschreibungen, von arabischen Wissenschaftlern konstru-
iert wurde. Die Verwendung dieses Instruments und vergleichbarer In-
strumente breitete sich in Europa parallel zur Aufnahme alterer astro-
nomischer Werke aus; es entstehen Traktate, welche die Funktionsweise
dieser Apparate lehren und dabei die geometrischen Resultate vermitteln,
die zu ihrem Verstindnis erforderlich sind.“ (Goldstein 1998, 249—-250)

Diese vielfach zusammengesetzten Transformationen und Transmissionen
lassen sich auch fiir andere Weltregionen neben der islamischen Welt be-
obachten. Ein bekanntes europaisches Beispiel ist die Abhandlung iiber das
Astrolab von Geoffrey Chaucer, dem Verfasser der Canterbury Tales, verfasst
in den 1390ern n. Chr. (Chaucer 2017). Fiir unseren Zusammenhang sei nur
darauf verwiesen, dass es als erstes technisches Handbuch dieser Art in eng-
lischer Sprache gilt und eben nicht lateinisch, griechisch oder arabisch. Seine
Popularitit bezeugen zahlreiche Handschriften.

Chaucers Werk kann nicht als eine einfache Ubersetzung astrolabischen
Wissens verstanden werden. Es ist eine vielfaltige Verkniipfung mit einer
Multitude von kulturellen Ankntipfungspunkten, die insbesondere durch die
Welt des Islams verlauft.

,Astrolabisches Wissen in islamischen wie christlichen Kulturen wird
durch eine miteinander verwobene Erforschung des Astrolabs selbst pro-
duziert, das bestimmte Arten des Erforschens bestimmt (dadurch, dass
Benutzer lernen seine Kapazititen zu erfassen und auszuschopfen) und
neue regionale und kulturelle Adaptierungen erlaubt. Dadurch werden
die vorhandenen Astrolabien zu Archiven verschiedener kultureller Prak-
tiken und Werte. [...]* (Chism 2016, 85—86)

195



Riidiger Lohlker

Es sind eine Reihe von Astrolaben bekannt, die als solche des Chaucer-Ty-
pus benannt und auf frithe Handschriften des Werkes zuriickgefithrt werden
(Bennett 2014). Diese Handschriften dienen als Aktanten zur Produktion von
Astrolaben, mit denen wiederum Handbiicher produziert wurden.

Eine Verkniipfung gibt es auch in den arabischen Raum. Der Bezug auf
den Pseudo-Masha’allah, ein hiufig kopiertes Handbuch, das auch in das La-
teinische Gibersetzt wurde, markiert diese Verkniipfung (Pseudo Masha’allah
2020; Burnett/Greenbaum 2015); auch judische Diskussionen beziehen sich
auf diesen Autor. Aber schauen wir jetzt in frithere Zeiten nach Siiddeutsch-
land!

Im Stdosten Deutschlands in Regensburg wurde die neue, islamische
Astronomie in der Form des Astrolabs fasziniert aufgenommen. Das zeigt
sich bis zum Ende des 12. Jahrhunderts in mindestens finf Handschriften
tiber das Astrolab in der Benediktinerabetei St. Emmeran. In Handschriften,
die bereits in den fiinfziger Jahren des elften Jahrhunderts entstanden sein
missen, in denen von der Arbeit mit dem Astrolab berichtet wird. Es miis-
sen also Handschriften oder Kommentare bereits frither vorhanden gewe-
sen sein. Verbindungen bestanden nach Lothringen und Chartres, aber auch
nach Cérdoba (Schonhardt 2022, 137). Die Rezeption der Astrolabliteratur in
Regenburg ging besonders von der Bodenseeregion um Reichenau aus. ,Be-
reits um 1030 berichtete der von seinen Reisen zuriickgekehrte Hartwic von
dem exotischen Gerét, das er bei seinem Lehrer Fulbert kennengelernt und
von dem man in St. Emmeram vielleicht auch schon tiber die Kontakte nach
Lothringen gehort hatte* (Schonhardt 2022, 144)

Es findet sich also ein Verkniipfen am klosterlichen Ort mit denen islami-
scher Art in al-Andalus, das vermittelt wird tiber das Astrolab als Aktanten.
Die ersten noch anonymen lateinischen Ubersetzungen arabischer Astrolab-
traktate stammen aus dem 9./10. Jahrhundert n. Chr. (Philoponus 2015, 84).
Eine der altesten Schriften, die urspriinglich aus Fleury stammte, findet sich
in der Burgerbibliothek Bern (Schramm 2006/2007). Eine um 1000 n. Chr. im
Kloster Reichenau kopierte noch éltere Handschrift, die im Fragment vor-
liegt, verweist durch zahlreiche latinisierte arabische Ausdriicke auf wei-
tere Verkniipfungen aus dem arabischen Raum (Philoponus 2015, 84-85; vgl.
Caiazzo/Burnett 2011).

Diese Verkniipfungen lassen sich ergidnzen durch Astrolabe aus italie-
nischen Sammlungen in Verona, die arabische und hebraische Inschriften
aufweisen und damit in sich zu Aktanten des kulturellen Kontaktes wurden
(Gigante 2024). Dabei konnen weitere Verkniipfungen zu einem hebriisch
geschriebenen Traktat tiber Astroblabe, das in Verona geschrieben wurde,

196



Astrolabe: ein Beispiel globalen Wissens

verfolgt werden (Rodrigez Arribas 2014). Generell spielten judische Astro-
labe eine wichtige Rolle in der Verkniipfung von Wissen.

Im chinesischen Raum wurde das plansphérische und das sphéarische As-
trolab in frithmongolischer Zeit in der Hauptstadt Dadu im Astronomischen
Biiro von islamischen Astronomen eingefiithrt (van Dalen/Purjavady 2004)."
Der Astronom und Instrumentenbauer aus dem kaukasischen Observato-
rium vom Maragha, Cha-ma-lu-ting, der Name wird unterschiedlich gedeu-
tet (Hartner 1950)® fithrte diese Instrument ein. In mehreren Verzeichnissen
finden sich ebenfalls Hinweise auf Astrolabe. Jedoch wurden diese Instru-
mente von Chinesen wenig genutzt (Kam-Wing 2001, 448).> Spuren dieser
Astrolabe finden sich auch in Korea; tatsidchliche Beispiele sind erst spéater
in Korea zu finden.

Eine Verkniipfung von islamischem Wissen tiber das Astrolab findet sich
auch in Siidasien. Astrolabe mit Inschriften in Sanskrit wurden von David
Pingree beschrieben (Pingree 2009). Die islamische Astronomie wurde im
14. Jahrhundert n. Chr. verstérkt in Siidasien rezipiert und mit ihr auch der
Gebrauch des Astrolabs, die durch persische Reisende in die Region gebracht
wurden. Die entsprechenden Astrolabe konnten aber auch von Jain- oder
Hindu-Astrolabmachern produziert werden. In verschiedener Weise wurden
traditionelle stidasiatische und islamische Astronomie und Astrolabtech-
nik verbunden — nicht immer erfolgreich, da die trigonometrischen Grund-
lagen nicht immer verstanden wurden. Spatere Astrolabhandbiicher aus dem
18. Jahrhundert n. Chr. widmeten sich eher technischen Details der Gerite
und weniger den genannten Grundlagen (Plofker 2000). Astrolabien nach
persischem Muster wurden auch mit Inschriften in Sanskrit versehen.

Islamische Astrolabe aus Stidasien bilden einen kleinen, aber wichtigen
Teil der iberlieferten Instrumente. Der Herrscher des Delhi-Sultanats Firuz
Tughluq Shah gilt als grofier Férderer der Wissenschaften. Fiir ihn wurden

1 Die Schriften wurden wohl aus dem Persischen tibersetzt (s. Benno van Dalen und
Nasrollah Pourjavady, ,The Activities of Iranian Astronomers in Mongol China® in
Sciences, techniques et instruments dans le monde iranien (X‘—XIX® siécle), hg. v. Nasrollah
Pourjavady und Z. Vesel (Teheran, Presses Universitaires d’Iran/Institut Francais de
Recherche en Iran, 2004), 17-28.

2 Es gibt mehrere Versuche, den Namen als persisch/arabischen zu deuten. Vgl. dazu
Willy Hartner, ,The Astronomical Instruments of Cha-ma-lu-ting, their Identification,
and their Relations to the Instruments of the Observatory of Maragha®, Isis 41 (1950):
184-194.

3 Fun Kam-Wing, ,Mapping the Universe: Two Planispheric Astrolabes in the Early
Qing Court®, in Historical Perspectives on East Asian Science, Technology and Medicine, hg.
v. Alan K.L. Chan u. a., (Singapur: Singapore University Press/World Scientific, 2001), 448.

197



Riidiger Lohlker

funf Astrolabe gebaut, die leider verloren gegangen sind (Sarma 2000). Ge-
naue Untersuchungen an Astrolaben aus einer Instrumentenbauerschule in
Lahore (Mubashir Ul-Haq/Sarma 2014) aus dem 16. und 17. Jahrhundert zei-
gen die hochentwickelte Schmiedekunst und wie daraus Astrolabe entstan-
den (Newbury 2006, Sarma 1994). Die Astrolabe als Aktanten sind so das
Produkt einer technisch ausgefeilten Handwerkskultur mit ihren Akteuren
und Aktanten.

Eine wichtige scheinbare Randbemerkung ist der Verweis auf die Rolle
von Frauen als Astrolabmacherinnen. Im Fihrist des Ibn al-Nadim (gest.
995/996 n. Chr.) (s.u.) wird im Abschnitt iiber die Instrumentenmacher
(sunna‘) wird ein al-Ijli, der Astrolabmacher (al-usturlabi) erwéhnt, ein
Sklave eines Bitalis, ,sowie al-Tjliya (Ikhlas 2019), seine Tochter, die [am
Hofe] des [Hamdanidenherrschers] Sayf al-dawla (gest. 967 n. Chr.; Canard
1934) titig war, eine Schiilerin des Bitilis.“ (Ibn al-Nadim s.d.; vgl. Hassani
2020) Dies zeigt die Weitergabe des handwerklichen Wissens nicht nur vom
Vater auf den Sohn, sondern auch vom Vater auf die Tochter. An diesem Bei-
spiel konnen wir die zusatzliche Verkniipfung tiber die — scheinbaren — ab-
soluten Gendergrenzen hinweg erkennen. Dies lasst annehmen, dass weitere
solche Verkniipfungen vorhanden waren, die in den von méannlichen Au-
toren verfassten Quellen und gleichfalls in der méannlich dominierten For-
schung nicht aufscheinen.

Astrolabien: eine Schlussbetrachtung

Astrolabe sind ein Punkt, an dem astronomisches Wissen, Handwerkskul-
tur und eine hoch entwickelte Anwendung sich verbinden und ein globa-
les Instrument, einen Aktanten produzieren, der global angewandt werden
kann, der auch modern re-produziert wird (Alsari 2023). Die noch vorhan-
denen Astrolabien markieren vielfache Verkniipfungen zwischen Regionen
und Kulturen, die diese Aktanten zu paradigmatischen Beispielen kultureller
Verschmelzungen und Verkniipfungen machen. Damit wird ein Messinstru-
ment zu einem Symbol des Zirkulierens von Wissen.

198



Astrolabe: ein Beispiel globalen Wissens

Bibliographie

Alsari, M. Majd. ,Design and Manufacture of the New Astrolabe.“ In The 2 Inter-
national Prof. Dr. Fuat Sezgin Symposium on History of Science in Islam Proceed-
ings Book, hg. v. M. C. Kaya, N. Ozdemir, and G. Aksoy, 217-226. Istanbul: Istan-
bul University Press, 2023.

Bennett, Jim. ,, The So-Called ,Chaucer Astrolabe‘ from the Koelliker Collection,
Milan: An Account of the Instrument and Its Place in the Tradition of Chaucer
Type Astrolabes.” Nuncius 29 (2014): 179-229.

Borelli, Arianna. Aspects of t he Astrolabe: ,architectonica ratio®in tenth and eleventh
Century Europe. Stuttgart: Franz Steiner, 2008.

Glen van Brummelen, Khujandi: Aba Mahmtd Hamid ibn al-Khidr al-Khujandi, in
Thomas Hockey u.a. (Hg.). The Biographical Encyclopedia of Astronomers, Sprin-
ger Reference. New York: Springer, 2007, 630-631.

van Brummelen, Glen. ,Khujandi: Abt Mahmtd Hamid ibn al-Khidr al-Khujandi
In The Bibliographical Encyclopedia of Astronomers, Springer Reference, hg. v.
Thomas Hockey, 630-631. New York: Springer, 2007.

Burnett, Charles, and Dorian Gieseler Greenbaum, eds. From Masha’ allah to Kepler:
Theory and Practice in Medieval and Renaissance Astrology. Ceredigion: Sophia
Centre Press, 2015.

Caiazzo, Irene und Charles Burnett, New Manuscripts of On the Astrolabe of
Raymond de Marseille, in Scriptorium 65, no.2 (2011), 338-349.

Canard, Marius. Sayf al Daula: recueil de textes rélatifs a ’émir Sayf al Daula le
Hamdanide. Algier: Carbonel, 1934.

Charette, Francois. Mathematical Instrumentation in Fourteenth-Century Egypt and
Syria: The Illustrated Treatise of Najm al-Din al-Misri. Leiden & Boston: Brill,
2003.

Chaucer, Geoffrey. Treatise on the Astrolabe: The Complete Works of Geoffrey Chaucer
Parts Edition, Vol. 11. Hastings: Delphi Publishing, 2017.

Chism, Christine. ,Transmitting the Astrolabe: Chaucer, Islamic Astronomy, and the
Astrolabic Text. In Medieval Textual Cultures: Agents of Transmission, Trans-
lation and Transformation, edited by Faith Wallis, and Robert Wisnovsky, 85—
120. Berlin u.a.: De Gruyter, 2016.

Cornwall, Owen T. A. ,Alexander and the Astrolabe in Persianate India: Imagining
Empire in the Delhi Sultanate.” The Indian Social and Economic History Review
57, n0.2 (2020): 229-259

van Dalen, Benno, and Nasrollah Pourjavady. , The Activities of Iranian Astrono-
mers in Mongol China.“ In Sciences, techniques, et instruments dans le monde ira-
nien (X*~XIX¢ siécle), hg. v Nastrollah Pourjavady, and Z. Vesel, 17-28. Teheran:
Presses Universitaires d’'Iran/Institut Francais de Recherche en Iran, 2004.

199



Riidiger Lohlker

Fazlioglu, Thsan. , The Samarqand Mathematical-Astronomical School: A Basis for
Ottoman Philosophy and Science.” Journal for the History of Arab Science 14
(2008), 3-68.

Gerstenberger, Deborah, and Joél Glasman. ,,Globalgeschichte mit Maf3: Was Glo-
balhistoriker von der Akteur-Netzwerk-Theorie lernen konnen.“ In Techni-
ken der Globalisierung: Globalgeschichte meets Akteur-Netzwerk-Theorie, hg. v.
Deborah Gerstenberger, and Joél Glasman, 11-40. Bielefeld: Transcript, 2016.

Gigante, Ferderica. ,A Medieval Islamic Astrolabe with Hebrew Inscriptions in
Verona: The Seventeenth-century Collection of Ludovico Moscardo. Nuncius 39
(2024), 163-192.

Goldstein, Catherine. ,Das Eine ist das Andere: Eine Geschichte des Kreises. In Ele-
mente einger Geschichte der Wissenschaften, hg. v. Michel Serres, 229-268. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp, 1998.

Hartnet, Willy. , The Astronomical Instruments of Cha-ma-lu-ting, their Identifica-
tion, and their Relations to the Instruments of the Observatory of Maragha Isis
41 (1950): 184-194.

al-Hasssani, Salim, Women’s Contribution to Classical Islamic Civilisation: Sci-
ence, Medicine and Politics, posted 2020, https://muslimheritage.com/womens-
contribution-to-classical-islamic-civilisation-science-medicine-and-politics/
(letzter Zugriff: 27.12.2024).

Hejazi Tsagaris, Alexandria. ,Portable Cosmologies: 15-16™ Century Italian-Islamic
Exchanges of the Astrolabe and Effects on Visual Culture Muslim Heritage,
posted 2020, https://muslimheritage.com/portable-cosmologies/ (letzter Zugrift:
08.07.2024).

Ibn al-Nadim, al-Fihrist. Beirut: Dar al-ma‘rifa, s.d.

Ikhlas, Nuir. ,Reposisi Perempuan Islam dalam Bingkai Historiografi“ Ishlah: Jour-
nal of Ushuluddin, Adab and Dakwah Studies 1, no.1 (2019): 101-117.

Fun Kam-Wing, Mapping the Universe: Two Planispheric Astrolabes in the Early
Qing Court, in Alan K.L. Chan u.a. (Hg.), Historical Perspectives on East Asian
Science, Technology and Medicine, Singapur: Singapore University Press/World
Scientific, 2001, 448-462.

Fun Kam-Wing. ,Mapping the Universe: Two Planispheric Astrolabes in the Early
Qing Court.“ In Historical Perspectives on East Asian Science, Technology and
Medicine, edited by Alan K.L. Chan u.a., 448-462. Singapore: Singapore Univer-
sity Press/World Scientific, 2001.

King, David A. In Synchrony with the Heavens: Studies in Astronomical Timekeeping
and Instrumentation in Medieval Islamic Civilization, Studies I-IX. Volume One:
The Call of the Muezzin. Leiden & Boston: Brill, 2004.

200


https://muslimheritage.com/womens-contribution-to-classical-islamic-civilisation-science-medicine-and-politics/
https://muslimheritage.com/womens-contribution-to-classical-islamic-civilisation-science-medicine-and-politics/
https://muslimheritage.com/portable-cosmologies/

Astrolabe: ein Beispiel globalen Wissens

King, David A. In Synchrony with the Heavens: Studies in Astronomical Timekeeping
and Instrumentation in Medieval Islamic Civilization, Studies [-IX. Volume Two:
Instruments of Mass Calculation. Leiden & Boston: Brill, 2005.

King, David A. ,Making Instruments Talk: Some Medieval Astronomical Instru-
ments and their Secrets.“ Bulletin of the Scientific Instrument Society 44 (1995):
5-12.

King, David A. ,Early Islamic Astronomical Instruments in Kuwaiti Collections. In
Kuwait Arts and Architecture: A Collection of Essays, hg. v. Arlene Fullerton, and
Géza Fehérvari, 76-96. Kuwait: Oriental Press, 1995.

King, David A. ,Die Astrolabiensammlung des Germanischen Nationalmuseums,’
translated by Kurt Maier. In Focus Behaim Globus. Niirnberg: Germanisches
Naationalmuseum, 1992.

Risalah-I Usturlab.i Kushyar Gilani, hg, v, Muhammad Baqeri Teheran: Mirath-e
Maktub, 2014.

Lohlker, Rudiger. ,Reflexionen zur Wissenschaftgeschichte der islamischen Welt:*
Research Paper on Islam No. 6, posted 2022, https://phaidra.univie.ac.at/0:1586537
(letzter Zugriff: 23.07.2024).

Lohlker, Rudiger. ,Astronomy as a Global Science: The Case of Islamic Astronomy:*
Muslim Heritage, posted 2020, https://muslimheritage.com/astronomy-as-a-
global-science/ (letzter Zugriff: 06.06.2024).

Lohlker, Rudiger. ,Global History, Understanding Islamic Astronomy:* Acta Via
Serica 4, no.2 (2019): 97-118.

Newbury, B.D. ,The Astrolabe Craftsmen of Lahore and Early Brass Metallurgy:*
Annals of Science 63, no.2 (2006): 201-213.

Philoponus, Ioannes, De usu astrolabii eiusque constructione — Uber die Anwendung
des Astrolabs und seine Anfertigung, hg. v. Alfred Stiickelberger. Berlin u.a.: De
Gruyter, 2015.

Pingree, David. Eastern Astrolabes. Chicago: Adler Planetarium and Astronomy
Museum, 2009.

Pseudo-Masha’allah, On the Astrolabe, hrsg. v. Ron B. Thomson, Version 1.7
(Toronto, 2022), https://shareok.org/handle/11244/14221.3 (letzter Zugriff: 06.07.
2024).

Plofker, Kim. ,,The Astrolabe and Spherical Trigonometry in Medieval India.“ Journal
for the History of Astronomy 31 (2000): 37-54.

Rezvani, Pouyan, Two Treatises on the Astrolabe by Abu Rayhan Muhammad ibn
Ahmad Biruni (973-1048 A.D.). Diss. phil. Universitét Utrecht, 2019.

Rodriguez Arribas, Josefina. ,Medieval Jews and Medieval Astrolabes: Where, Why,
How, and What For?“ In Time, Astronomy, and Calendars in the Jewish Tradition,
hg. v. Sacha Stern und Charles Burnett, 221-272. Leiden: Brill, 2014.

201


https://phaidra.univie.ac.at/o:1586537
https://muslimheritage.com/astronomy-as-a-global-science/
https://muslimheritage.com/astronomy-as-a-global-science/
https://shareok.org/handle/11244/14221.3

Riidiger Lohlker

Safiei, Mohd Hafiz et al. , Astrolabes as Portal to the Universe, Inventions across
Civilizations.“ International Journal of Civil Engineering and Technology (IJCIET)
8, n0.11 (2017): 609-619.

Sarma, Sreeramula Rajeswara. ,Sultan, Sari and the Astrolabe Indian Journal of
History of Science 35, no.2 (2000): 129-147.

Sarma, Sreeramula Rajeswara. ,Katapayadi Notation on a Sanskrit Astrolabe.”
Indian Journal of History of Science 34, no.4 (1999): 273-287.

Sarma, Sreeramula Rajeswara. , The Lahore Family of Astrolabists and their
Ouvrage.“ Proceedings of the Indian History Congress 55 (1994): 287-302.

Schonhardt, Michael. Mit Sphaera und Astrolab: ,Die Entdeckung der Natur® in siid-
ostdeutschen Klostern im hohen Mittelalter. Turnhout: Brepols, 2022.

Schramm, Martin. ,Der Astrolabtext aus der Handschrift Codex 196, Burger-
bibliothek Bern — Spuren arabischer Wissenschaft im mittelalterlichen Abend-
land"* Zeitschrift fiir Geschichte der arabisch-islamischen Wissenschaften 17
(2006/2007): 199-300.

Sezgin, Fuat. Geschichtes des Arabischen Schrifttums Band VI: Astronomie bis ca. 430
H. Leiden: Brill, 1978.

Ul-Haq, Mubashir, and Sreeramula Rajeswara Sarma. ,An Astrolabe by Muhammad
Mugim of Lahore Dated 1047 AH (1637-38 CE).“ Islamic Studies 53, no.2 (2014):
37-65.

Wiedemann, Eilhard. ,Beitrage zur Geschichte der Naturwissenschaften. LXVVL
Uber arabische astronomische Instrumente.” Sitzungsberichte der physikaisch-
medizinischen Sozietdt zu Erlangen 58/59 (1926/1927)

Winterburn, Emily. ,Using an Astrolabe.“ Muslim Heritage, posted 2005, https://
muslimheritage.com/using-an-astrolabe/ (letzter Zugriff: 06.06.2024).

Wolfschmidt, Gudrun. ,Tycho Brahe — Instrumentenbauer und Meister der Beob-
achtungstechnik.“ In Florilegium Astronomicum: Festschrift fiir Felix Schmeidler,
hg. v. Menso Folkerts, Stefan Kirschner, und Theodor Schmidt-Kaler, 293-323.
Miinchen: Institut fiir Geschichte der Naturwissenschaften, 2001.

202


https://muslimheritage.com/using-an-astrolabe
https://muslimheritage.com/using-an-astrolabe



