
203

Moritz Kinzel

Fehlstellen, Leere und der Mut zur Lücke
Von Wissens- und Erinnerungslücken 
oder was wir im Umgang mit Kulturerbe 
und Erinnerungskultur von der Archäologie 
lernen könnten

Abstract: Existiert Kulturerbe aus sich selbst heraus ? Bedarf es nicht Re-
flexionsflächen, Widerspruch und Anerkennung, um aus dem Dialog heraus 
Narrative und Werte, die einem den möglichen Verlust desselben bewusst 
machen, entstehen zu lassen ? Kulturerbe wird letztlich erst geschätzt, wenn 
eine gefühlte Gefahr des Verlustes vorliegt. Archäologie ist grundlegend eine 
Beschäftigung mit dem konstanten Verlust von Substanz und Wissen. Unser 
Wissen um die Vergangenheit ist so lückenhaft, wie ein archäologischer Be-
fund. Jede archäologische Forschung versucht zwar die Lücken kleiner wer-
den zu lassen, aber mit jeder Ausgrabung etc. wird die Zerstörung von Befun-
den billigend in Kauf genommen. Der Beitrag diskutiert das Spannungsfeld 
zwischen Wissensschaffung und Wissensverlust sowie der Rolle von Archäo-
logie zur Schaffung und Bewahrung von Kulturerbe.

Keywords: Archäologie, Kulturerbe, Erinnerungskultur, Architektur, Narra-
tive

Published in: Detlev Quintern (Hrsg./Ed.), Türkisch-Deutsche Perspektiven / Türk-Alman 
Bakış Açıları, 2/2025. DOI: https://doi.org/10.60501/tdp.2025.2.110534

https://doi.org/10.60501/tdp.2025.2.110534


Moritz Kinzel

204

Kulturerbe und kulturelles Gedächtnis

Die Erkenntnis kein vollumfassendes Wissen zu besitzen, ist eine grund
legende Voraussetzung für Forschungen und Erkenntnisgewinn1. Das Bestre-
ben eine Wissenslücke zuschließen und Antworten auf noch offene Fragen 
zu finden, ist die Treibfeder jedweder Beschäftigung mit wissenschaftlicher 
Forschung. Nicht zu wissen, macht uns zu Menschen. Nach (mehr) Wissen 
zu streben, auch. Sich Wissen anzueignen, heißt sich zu erinnern. Sein Ge-
dächtnis mit Informationen und deren Verknüpfungen zu befüllen und neue 
Zusammenhänge herzustellen. Gesellschaften versuchen mit der „Schaffung“ 
eines kulturellen Gedächtnisses, die Wissenslücken des Individuums zu über-
winden (Assmann 2013). Doch kein Gedächtnis, keine Erinnerung, kein Ar-
chiv ist vollumfassend. In jedem Netz gibt es Löcher. Keine Erinnerung, die 
nicht eine Lücke aufweist oder später hinzugefügte, aus dritter Hand erlernte 
Aspekte eingewoben hat. Wer gibt schon gerne zu, dass es Erinnerungs
lücken – gewissermaßen einen Filmriss – gibt. Ja, bei politischen Skandalen, 
scheint es normal zu sein, sich nicht zu erinnern. Bei aktuellen Roman- und 
Filmhandlungen, sieht es schon schwieriger aus. Liedtexte sollte man doch 
auswendig können, oder ? Die Fähigkeit sich Dinge, Worte, ganze Legenden-
zyklen und dazugehörige Bewegungen zu merken, zu verinnerlichen, zu wie-
derholen und strukturiert wieder von sich zu geben, ist ein grundlegendes 
Merkmal schriftloser Kulturen (Teron 2014). Heute haben wir diese Fähig-
keiten, im Gegensatz zu mancher Behauptung, zwar nicht verloren, aber oft 
nicht mehr entsprechend trainiert und zur Anwendung gebracht. Wie er-
innert man sich richtig ? Wie trainiert man sein Gedächtnis ? Wie lässt man 
sich manipulieren und was erinnert man ? Erlerne ich Fakten oder Methoden, 
um mir damit Daten zu erschließen ?

Der Begriff Kulturerbe ist heutzutage weit verbreitet und scheint eine ge-
wichtige Autorität zu besitzen – als wäre es uralt (Kinzel 2021b). Mein al-
ter „Duden“ aus dem Jahr 1986 sowie das spätere „Wörterbuch der Deut-
schen Sprache“ aus dem Jahr 2004 enthalten jedoch den Begriff Kulturerbe 
überhaupt nicht. Der Begriff Kulturerbe hat sich erst in den letzten zwan-
zig Jahren als deutsche Entsprechung zum englischen Terminus „heritage“ 
hierzulande etabliert. Der Duden definiert Kulturerbe derzeit als „überliefer-

1	 Diese Erkenntnis wird in den Texten von Platon Sokrates zugeschrieben und bildet 
seither eine Grundlage zur Diskussion, ob auch das Wissen und das Nicht-Wissen eine 
Kenntnis ist oder nicht. Negation könnte damit als eine aufklärerische Haltung verstan-
den werden.



Fehlstellen, Leere und der Mut zur Lücke

205

tes Kulturgut einer Gemeinschaft, eines Volkes“ (http://www.duden.de/recht​
schreibung/Kulturerbe [07. 11. ​2015]).

Schauen wir uns die Wortschöpfung Kulturerbe genauer an: es kann vom 
Begriff kulturelles Erbe hergeleitet werden. Obwohl in beiden dieselben Wör-
ter beinhaltet und dieselbe Bedeutungen impliziert sind, liegt der Fokus bei 
letzterem eindeutig auf Erbe und nicht auf Kultur sowie etwas Wertvollem, 
das es zu bewahren gilt.

Das Wortkonstrukt Kulturerbe wurde im Rahmen der Einrichtung des 
UNESCO-Programms zum Schutz des immateriellen Kulturerbes im Jahr 2001 
in die deutsche Sprache eingeführt. Mit der Ratifizierung des Memorandums 
im Jahr 2006 wurde der Begriff auch offiziell und hat sich seither weit ver-
breitet. Mittlerweile gibt es ganze Bibliotheken, die den Begriff Kulturerbe im 
Titel führen (u. a. Schmidt 2008; Meier et al. 2013; Tauschek 2013). Zahlreiche 
dieser Beiträge versuchen dabei den Begriff zu fassen und zu definieren – 
die meisten scheitern jedoch, da der Diskussionsgegenstand zu komplex und 
ambivalent ist, um tatsächlich klar definiert zu werden.

Kulturerbe existiert nicht per se.

Auch wenn oft so getan wird, als wäre es so, Kulturerbe existiert nicht aus 
sich selbst heraus. Es ist kein Lebewesen. Es muss von uns Menschen als sol-
ches erkannt werden. Nicht alles, was wir tun und schaffen, ist unmittelbar 
Kulturerbe. Oder doch ? Es bedarf Reflexionsflächen, Widerspruch oder An-
erkennung (Kinzel et al. 2018; Kinzel 2018). Nur aus dem Dialog heraus, ent-
stehen Werte, die bewusst machen, dass Etwas, sei es Handlung, Gebrauchs-
gegenstand, Bauwerk oder Naturraum, möglicherweise gefährdet ist, von 
der Bildfläche zu verschwinden. Kulturerbe wird letztlich erst geschätzt und 
wahrgenommen, wenn eine gefühlte, potentielle Gefahr des Verlustes vor-
liegt: materieller Verfall z. B. durch natürliche Alterung und klimatische Ein-
flüsse, Schädigung durch kriegerische Handlungen und unsachgemäße Nut-
zung, Außerbetriebnahme wegen Modernisierung, usw.

Kulturerbe ist die Summe einer Reihe von Faktoren, die ein überzeugen-
des Narrativ bilden, das für eine bestimmte Gruppe oder Gemeinschaft ei-
nen Wert definiert, der zu einem unbestimmten Zeitpunkt verloren gehen 
könnte (Meier et al. 2013). Dieser Wert gewinnt erst dann an Bedeutung, 
wenn sich genügend Unterstützer mit dem angebotenen Narrativ auseinan-
dersetzen und sich mit der Geschichte identifizieren können, die mit einem 
Objekt, einem Denkmal, einer bestimmten Handlungsweise, einem Gebäude 

http://www.duden.de/rechtschreibung/Kulturerbe
http://www.duden.de/rechtschreibung/Kulturerbe


Moritz Kinzel

206

oder Personen verknüpft worden ist. Die Gruppe von Anhängern wird dann 
die Botschaft in die Welt tragen, um weitere Anhänger für ihre Version der 
Geschichte, ihr Narrativ und letztlich ihre Interpretation zu gewinnen. In 
den meisten Fällen wird der Wert jedoch erst dann erkannt, wenn eine (ver-
meintliche) Bedrohung durch Verlust in die Erzählung mit aufgenommen 
wird und somit eine Verlustangst einschließt, ohne sie ausdrücklich auszu-
sprechen (Kila & Zeidler 2013; Kinzel 2018).

Archäologie und Kulturerbe

Archäologie ist grundlegend die Beschäftigung mit einem konstanten Ver-
lustgefühl. Unser Wissen um die Vergangenheit ist lückenhaft. Jede archäo-
logische Feldforschung versucht zwar die Lücken kleiner werden zu lassen, 
aber mit Ausgrabungen etc. wird die Zerstörung von Befunden letztlich bil-
ligend in Kauf genommen (Renfrew & Bahn 2012, 105; Calugay 2015). Die 
archäologische Grabung ist letztlich eine kontrollierte Zerstörung des Be-
fundes2. Was freigelegt worden ist, kann nicht nochmals freigelegt werden. 
Die Sedimente, die zur Seite geschaufelt, gesiebt und geschlämmt worden 
sind, können nicht wieder in gleicherweise wiederhergestellt, nochmals aus-
gegraben und verstanden werden. Die akribische Dokumentation derselben 
ist also oberstes Gebot, aber dabei immer nur eine Interpretation und nicht 
der Befund. Doch was wird dokumentiert ? Schichten, Verfärbungen, Funde, 
Auffälligkeiten, die zusammen den Befund bilden (Kinne 2019). Wir können 
nur das dokumentieren, was wir sehen. Wir sehen letztlich nur, was wir ken-
nen, oder glauben zu kennen und gerade bei einer Rechnung mit mehreren 
Unbekannten müssen wir uns immer wieder selbst fragen, ob die gewählte 
Methode, die Interpretation und das vermeintliche Narrativ wirklich zielfüh-
rend ist (Marchetti & Thuesen 2008).

Der Verlust von Wissen, der trotz bestem Forschungsdatenmanagement 
auch innerhalb von Projekten auftreten kann, gehört leider mehr zum Tages-
geschäft, als es sein sollte: In der sommerlichen Hitze im Grabungsschnitt 
wird ein Eintrag ins Grabungstagebuch nicht vervollständigt (Abb. 1); die 
Höhenmessung wird falsch abgetragen oder unleserlich ins Tagebuch no-
tiert, und zuletzt fällt die Festplatte mit der Grabungsdokumentation vom 
Tisch und zerlegt sich in Einzelstücke und kann nicht mehr ausgelesen wer-

2	 https://bodendenkmalpflege.lvr.de/de/ueber_uns/methoden/ausgrabung/ausgrabung​
_1.html

https://bodendenkmalpflege.lvr.de/de/ueber_uns/methoden/ausgrabung/ausgrabung_1.html
https://bodendenkmalpflege.lvr.de/de/ueber_uns/methoden/ausgrabung/ausgrabung_1.html


Fehlstellen, Leere und der Mut zur Lücke

207

den. All dies bevor sie gesichert worden war. Die Mitarbeitenden verlassen 
aus unterschiedlichsten Gründen ein Projekt oder das Fach. Wissen – auch 
um die Forschungsgeschichte – geht damit sehr konkret verloren. Aber auch 
die alternative Deutung von Befunden bzw. die Missachtung von Befunden 
und wissenschaftlichen Publikationen, kann zu einem alles in Frage stellen-
den Pseudowissen führen. Aus dem Zusammenhang gelöste, ungeklärte Fra-
gen werden mythologisiert und einseitig als Problem thematisiert. Alter-
native Narrative erleben in den Social Media einen enormen Zulauf, da sie 
vermeintlich einfache Lösungen präsentieren oder aber nur Fragen stellen, 
ohne ernsthaft Antworten anzubieten.

Archäologie oder archäologische Forschung besteht nicht daraus, antike 
Ruinen und Kunstobjekte schnellst möglich vom Schutt zu befreien, um sie 

Abb. 1 Der Einfluss des Wetters auf die Qualität der Dokumentation. Szene aus 
FUCHS.



Moritz Kinzel

208

dann museal zu präsentieren3. Ruinen und Fundstücke sind letztlich sich ge-
genseitig verortende Indizien, um vergangenes Leben – ähnlich einem Kri-
minalfall – nachzuvollziehen und miteinander in Beziehung zu setzen – 
sprich, den zeitlichen Ablauf von Prozessen und Ereignissen im räumlichen 
Kontext (fiktional) wiederaufleben zu lassen. Anhand von Bauresten, Ab
lagerungen, Abfällen und Müll, Werkzeugen sowie Speiseresten lassen sich 
die Lebensbedingungen von Menschen in der Vergangenheit manchmal un-
mittelbar, manchmal nur indirekt ablesen. Gebrauchspuren geben Hinweise 
auf Nutzungen und Produktionsprozesse und gewähren somit Einblicke, um 
die wechselhaften Mensch-Umwelt-Beziehungen über die Zeit hinweg zu 
verstehen. Das Ziel ist dabei immer eine möglichst lückenlose Argumenta-
tionskette. Dem widersetzt sich der archäologische Befund gerne und bleibt 
i. d. R. lückenhaft. Es lassen sich selten alle Details eindeutig und lückenlos 
klären. Hinzu kommen andere menschliche Faktoren: wie geschult ist das 
Auge der Ausgrabenden ? Wir sehen nur, was wir kennen. Wir sehen nur das, 
was wir gelernt haben zu erkennen. Wir erkennen nur das, was wir uns zu-
vor genau angesehen, beschrieben und analysiert haben. Oft fehlen die Zeit 
und die Ressource dazu, wirklich genau hinzusehen. Und manche Erkennt-
nis kommt erst nach der Bearbeitung, wenn alle Daten auf dem Tisch liegen. 
Vorläufige Grabungsberichte verfestigen schnell Forschungsmeinungen, an-
statt tatsächlich die Befunde zu präsentieren und zu diskutieren. Welche For-
schungsmethoden und Dokumentationsstandards wenden wir an, um unsere 
wissenschaftlichen Fragestellungen zu beantworten ? Sind es aufs Minimale 
reduzierte Standardprozeduren oder maximal mögliche Informationsdichte ? 
Sind es Prozesse, die nur auf das jetzt gerichtete sind oder auch zukünftige 
Forschungen möglichmachende Daten ? Diese Fragen sind nicht nur abhän-
gig von den zur Verfügung stehenden Finanzmitteln. Nein, es ist auch die 
Wahl der Methodik, um eine Frage zu beantworten. Eine Technik oder Me-
thodik sollte nicht nur zur Anwendung kommen, weil man die finanziellen 
Mittel zur Verfügung hat oder weil es gerade Mode ist und man es halt kann, 
sondern weil sie überhaupt erst bestimmte Aussagen ermöglicht oder zur Be-
antwortung einer konkreten Forschungsfrage dient.

Je höher die Detaildichte, desto eklatanter fallen die Lücken auf. Ver-
gleichbar mit einem auf Bilddaten basierenden hochauflösenden 3D-Modell, 
das aus der im Structure-from-Motion Verfahren generierten Punktwolke 
entwickelt worden ist und dennoch Schatten und Leerstellen aufweist. Dies 
ist auch bei einem 3D-Laserscan möglich. Trotz hohen (technischen und 

3	 Siehe dazu auch https://www.dainst.blog/category/archaeological_research_more_
than_digging/

https://www.dainst.blog/category/archaeological_research_more_than_digging/
https://www.dainst.blog/category/archaeological_research_more_than_digging/


Fehlstellen, Leere und der Mut zur Lücke

209

zeitlichen) Aufwands, können nicht alle Informationen rekonstruiert wer-
den (Kinzel 2021c; Arnold 2023). Für die archäologische Forschung bedarf 
es daher immer einer Quellenkritik und eines Datenqualitätsmanagements. 
Nicht alle Forschungsfragen lassen sich hier und jetzt beantworten. In man-
chen Fällen wäre es wohl besser, die archäologischen Arbeiten einzustel-
len und fünf Jahre oder zwei Jahrzehnte zu warten und dann erst wieder 
mit frischem Blick einen Fundplatz und die Befunde neu zu bewerten bzw. 
überhaupt erst freizulegen. Der Erhalt und die Präsentation von freiliegen-
den archäologischen Funden ist immer eine Herausforderung (Brandi 1977; 
Marchetti & Thuesen 2008; Müller et al. 2011; Steudtner 2022). Im Zusam-
menhang von kulturellem Gedächtnis einer „Gesellschaft“ entstehen mit den 
„Schatten und Leerstellen“ des 3D-Modells vergleichbare Gedächtnislücken 
oder Leere durch bewusste sowie unbewusste Verdrängungsprozesse, aber 
auch Vernichtung des „Anderen“. Als Versinnbildlichung könnte hier der 
Bau des jüdischen Museums in Berlin von Daniel Liebeskind mit seinen so-
genannten „Leerstellen/voids“ stehen, die auf sehr eindrückliche Weise, die 
Brüche und Vernichtung von Wissen bzw. der Verdrängung von Kultur und 
das Wissen darum vermitteln.

Ganz allgemein hilft archäologische Forschung dabei, mehr über das Le-
ben, Umwelt und Alltag von Menschen und Gesellschaften in der Vergan-
genheit herauszufinden. Dieses Wissen kann dabei helfen, unseren eigenen 
Alltag zu bewältigen, und dazu beitragen, wie wir Gegenwart und Zukunft 
gestalten. Mit der Erforschung vielfältiger Lebensverhältnisse menschlicher 
Gemeinschaften über lange Zeiträume hinweg, ergründet die Archäologie 
auch den historischen Hintergrund unserer modernen Welt – und der Her
ausforderungen, die unser eigener Lebensalltag bereithält. Welche dieser 
Probleme hatten schon frühere Kulturen ? Wie sind diese mit knappen Roh-
stoffen und Klimawandel umgegangen, wie haben frühere Gesellschaften 
Krisen und Konflikte gelöst ? Zu verstehen, wie Gemeinschaften sich an neue 
Situationen anpassten, ihr Zusammenleben organisierten und die Welt form-
ten, erweitert nicht nur unseren eigenen Erfahrungshorizont, sondern auch 
die sich daraus ergebenden Handlungsoptionen. In der eingehenden Aus-
einandersetzung mit den materiellen Hinterlassenschaften, mit Schrift- und 
Bildquellen und der naturwissenschaftlichen Untersuchung auf Ausgrabun-
gen gewonnener Umweltdaten können u. a. die lokalen und globalen Auswir-
kungen früherer Entscheidungen und Entwicklungen über die Zeit hinweg 
verfolgt werden. Daraus lassen sich sinnvolle Lösungsansätze und erfolgrei-
che Bewältigungsstrategien ablesen, von denen wir auch heute noch immer 
oder erneut profitieren können. Die archäologischen und altertumswissen-
schaftlichen Disziplinen sind somit ein Schlüssel zum Verständnis mensch-



Moritz Kinzel

210

licher Geschichte und Erinnerungskultur. Lücken sind immer eine Aufforde-
rung weiter Antworten zu finden.

Kulturell geprägte (Raum-)Wahrnehmung

Wie Kinzel und Renger (im Druck) feststellen, sind (architektonische) Räu-
me im Neolithikum – wie auch später – nicht zwangsweise über physikali-
sche Grenzen definiert. Territorien können durchaus nur durch Übereinkunft 
und Imagination definiert sein. Aber sie sind den verschiedenen Gruppen 
von Menschen in der Region bekannt und sind dabei – nach unserem heuti-
gen Verständnis – Bestandteil ihrer Gruppenidentität. Ob dies tatsächlich so 
verbalisiert wurde, ist schwer nachzuweisen. Vielleicht wurden die Grenzen 
der Territorien auch verklausuliert in Geschichten und Mythen verpackt tra-
diert. Der bauliche Rahmen ist dabei als materielle Manifestation von Raum 
die wohl eindeutigste Definition eines Territoriums.

Die Wahrnehmung von Architektur ist geprägt von seiner jeweiligen 
Baukultur (Arnold 2023). Dabei spielen aber auch Aspekte von Bauwerken 
als Erinnerungsräume eine Rolle (Assmann 2006). Die Wahrnehmung von 
antiken Bauten heute ist geprägt von der Wahrnehmung der Bauwerke als 
Ruine. Unsere Wahrnehmung von antiken Bauten ist davon geprägt, dass wir 
Mauern im Zustand einer Ruine sehen und verinnerlicht haben. Kaum eine 
Oberfläche ist original erhalten (Abb. 2); meist finden sich nur rohe Stein-
sichtigkeit statt verputzter Wandflächen, Ornamenten und Flächenaufteilun-
gen. Möblierungen und alles Bewegliche fehlen in der Regel teilweise oder 
ganz. Dies hat auch erheblichen Einfluss auf unsere Interpretation, Rekon-
struktion und Vermittlung dieser Bauwerke. Die Wahrnehmung der gestal-
teten Räume ist dabei vom kulturellen Hintergrundwissen geprägt und nicht 
ohne weiteres von diesem gelöst zu betrachten. Der Mensch beeinflusst das 
Bauwerk, indem es geplant, gebaut und genutzt wird. Das Bauwerk prägt 
bzw. beeinflusst aber im Gegenzug genauso den Menschen durch seine Ge-
stalt, Materialität und Atmosphäre; bewusst und unbewusst. Oft merken wir 
dies erst viel später, manchmal können wir uns der unmittelbaren Wirkung 
und Wirkmacht gar nicht entziehen.

Gebaute Umwelten und ihre Nutzer stehen in einem direkten und unmit-
telbaren Wechselspiel. Bauwerke können dabei identitätsstiftend wirken für 
das Individuum – eine Gemeinschaft – die Gesellschaft (Darlington 2020). 
Aber sie können natürlich auch genau das Gegenteil bewirken und beab-
sichtigen. Menschen zu erniedrigen, zu spalten und zu demoralisieren. Die 



Fehlstellen, Leere und der Mut zur Lücke

211

(vom Bauherren) beabsichtigte Wirkung bestimmt auch den Maßstab und 
die Proportion eines Bauwerks. Das menschliche Streben über den eigenen 
Maßstab hinaus zu bauen, manifestiert sich in den frühen Großbauten. Aber 
die Proportionen von Räumen und die Dimensionen von Bauteilen basieren 
auf menschlichen Proportionen und Maßen. Sind die verwendeten Maßsys-
teme ein Spiegel der Gesellschaft ? Für das Neolithikum ist festzuhalten, dass 
zwar Maßsysteme zum Einsatz kommen, aber die Größen am individuellen 
Körper des Bauenden abgegriffen werden und noch keinen Standard darstel-
len. Die Verwendung von menschlichen Körperteilen als Bezugsgröße be-
stimmt somit den Menschen zum Maßstab dieser Bauten, aber die indivi-
duelle Verwendung des „eigenen/individuellen“ Maßes deutet im Gegensatz 
zu nachfolgenden Epochen auf die Nichtexistenz eines idealen, normierten 
Menschenbildes hin. Das Individuum wird so angenommen, wie es ist. Als 
beredtes Beispiel dafür könnte man die Statuen von ‘Ain Ghazal anführen, 
die möglicherweise unterschiedliche Krankheitssymptome zeigen. Neo
lithische Architektur folgt zwar oft einer zugrundeliegenden, gleichartigen 

Abb. 2 Der angewöhnte Blick: steinsichtige Ruine, der jungsteinzeitliche Fundplatz 
Shkarat Msaied in Jordanien.



Moritz Kinzel

212

Konzeption, aber durch die fehlenden Standards und individuellen Abwei-
chen kommt eine Monotonie nie auf. Neolithische Architektur spiegelt in 
diesem Sinne die Menschlichkeit von Architektur wider, die Aufmerksamkeit 
und Wahrnehmung herausfordert und schult. Diese Bauten, die am Beginn 
des menschlichen Bauens stehen, könnten somit auch heute für ein architek-
tonisches Manifest stehen, dass den Menschen mit seinen Bedürfnissen und 
Sinnen wieder ins Zentrum von Planung und Ausführung stellt.

Unbequemes, umstrittenes und unerwünschtes Kulturerbe

Wie eingangs erläutert existiert Kulturerbe nicht ohne Kontext und einfach 
aus sich heraus. Es ist eng mit Gruppen und deren Identitäten und Hand-
lungen verbunden. Somit unterliegt es auch einer steten Gefahr verloren zu 
gehen. Aber welche Kultur verändert sich nicht im Laufe der Zeit ? Nach 
wem und nach welchen Kriterien werden Straßen und Orte benannt, umbe-
nannt und vollkommen umgestaltet ? An wen möchte man damit erinnern ? 
Oder welche Erinnerung möchte man mit einer Umbenennung tilgen ? Wel-
che Erinnerungen „stören“ oder „verstören“ ? Wie mit solchen Orten umge-
hen (Böhler et al. 2024) ?

Es würde den Rahmen dieses Beitrags sprengen, die Komplexität des Be-
griffs „Kultur“ klären zu wollen. Dasselbe gilt für den sehr komplexen Begriff 
des „Erbes“ und seine Auslegung in der Rechtsprechung. Erbe umfasst jedoch 
nicht nur angenehme Aspekte. Man kann sowohl Schulden und Hypotheken 
als auch „schlechte bzw. unangenehme“ Erinnerungen oder Assoziationen 
erben. Das bedeutet, dass der Begriff Erbe immer auch das Unbequeme, das 
Umstrittene und Unerwünschte in der Erinnerung und Geschichte beinhaltet 
(Huse 1997; Tunzelmann 2023). Aufgrund u. a. der deutschen Geschichte und 
den Verlusten von Menschen, Gebäuden und anderen Kulturgütern, nicht 
nur in den letzten 150 Jahren, ist dies ein wesentlicher Bestandteil der Kul-
turerbe-Debatte und stellt möglicherweise einen großen Unterschied zu den 
Begriffen patrimoine im Französischen, heritage im Englischen, dem italieni-
schen patrimonio (Brandi 1977) und dem arabischen تراث /turath, oder auch 
dem dänischen Kulturarv (Auken 2021:218 – ​225) und damit einhergehenden 
Debatten in diesen Ländern dar.

Vor sechs Jahren wurde auf der Sitzung des UNESCO-Welterbekomi-
tees in Bahrain im Juli 2018 kontrovers darüber diskutiert, ob „negativ be
lastete“ Kulturerbestätten in die Welterbeliste aufgenommen werden sollten 
oder nicht (ICOMOS 2018). Die Eintragung des KZ Ausschwitz-Birkenau in 



Fehlstellen, Leere und der Mut zur Lücke

213

die Welterbeliste, stellte dabei für das Komitee eine Ausnahme dar (Abb. 3). 
Aber genau dieses Wissen, um die dunklen Ereignisse der Geschichte be-
nötigen wir, um daraus Lehren ziehen zu können. Erst ein Besuch eines 
Konzentrationslagers lässt den Besucher begreifen, was dort wirklich vor-
gefallen ist und warum das deutsche Grundgesetz als erstes Grundrecht im 
Artikel 1, (1) „Die Würde des Menschen ist unantastbar“4 festschreibt. Denn an 
die Monstrosität der menschenverachtenden, der bis ins Detail ausgeklügel-
ten Vernichtungsmaschinerie der Nationalsozialisten (1933 – ​1945) muss man 
sich erinnern, um solche Vorgänge nie wieder in Gang zu setzten5.

Die Debatte zeigte aber auch sehr deutlich, die unterschiedliche Konnota-
tion des Begriffs Erbe und unser sehr unterschiedliches Verständnis des Be-

4	 Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland vom 23. 5. ​1949, in der Fassung vom 
19. 12. ​2022.

5	 Beispielsweise: https://www.erinnern.at/lernmaterialien/lernmaterialien/unterrichts​
materialien-zum-besuchder-gedenkstaette-auschwitz-birkenau-und-der-oesterreichi​
schen-laenderausstellung oder https://www.auschwitz.info/de/aktuelles.html

Abb. 3 Unbequemes und negatives Kulturerbe: Das Konzentrationslager von 
Ausschwitz-Birkenau.

https://www.erinnern.at/lernmaterialien/lernmaterialien/unterrichtsmaterialien-zum-besuchder-gedenkstaette-auschwitz-birkenau-und-der-oesterreichischen-laenderausstellung
https://www.erinnern.at/lernmaterialien/lernmaterialien/unterrichtsmaterialien-zum-besuchder-gedenkstaette-auschwitz-birkenau-und-der-oesterreichischen-laenderausstellung
https://www.erinnern.at/lernmaterialien/lernmaterialien/unterrichtsmaterialien-zum-besuchder-gedenkstaette-auschwitz-birkenau-und-der-oesterreichischen-laenderausstellung
https://www.auschwitz.info/de/aktuelles.html


Moritz Kinzel

214

griffs. Es wäre sicherlich falsch, Erbe nur als etwas Positives zu begreifen, an 
das man sich gerne und ohne Widersprüche erinnert. Die Erinnerung und 
das Gedenken an schreckliche, gewalttätige Ereignisse und damit verbundene 
Stätten – die in jeder Hinsicht unangenehm sind, sein müssen – dürfen nicht 
unterdrückt werden, nur weil sie nicht zu einem positiv wahrgenommenen 
Tourismusziel führen oder gerade nicht in das Narrativ einer politischen Ge-
sinnung passen. Dies bedeutet jedoch nicht, dass ein wirklich negativ belaste-
tes Erbe sich nicht dennoch in positive, neue Traditionen der Kommunikation 
und der gemeinsamen Pflege von Denkmälern wandeln kann, wofür z. B. der 
französisch-belgische Vorschlag für die Friedhöfe und Gedenkstätten des Ers-
ten Weltkriegs entlang der „Westfront“ steht, der 2018 während der Sitzung 
des UNESCO-Welterbekomitees kontrovers diskutiert wurde.

Da Geschichtsschreibung ein durchaus politischer Prozess ist und oft po-
litisch motivierte Narrative dafür verantwortlich sind, Identitäten und Natio-
nen zu schaffen – also Gruppen zu definieren und in der Regel voneinander 
abzugrenzen – ist das kulturelle Erbe unbestreitbar ein wichtiger Teil der De-
finition von nationalen Narrativen.

Die UNESCO-Konzepte für das Weltkulturerbe wurden mit der Zeit seit 
ihrer Einführung 1972 zu einem universell anwendbaren System, das flexi-
bel genug ist, um all die verschiedenen Konnotationen materieller Kultu-
ren und damit verbundener Aktivitäten und Traditionen zu berücksichtigen 
(UNESCO 1972). Obwohl es, wie oben erläutert, dazu tendiert, unbequemes 
und umstrittenes Erbe auszuklammern und zu vermeiden, da ein Ziel darin 
besteht, das Erbe zu schützen, indem der Tourismus gefördert und die Stätten 
weltweit als ein primär positiver Aspekt eines globalen gemeinsamen Erbes 
bekannt gemacht werden. Archäologie kann dabei eine bedeutende Rolle in 
der Vermittlung dieser Orte spielen (Falser & Juneja 2013; Kinzel 2021a).

Doch welches Bild von Archäologie wird vermittelt ? Entweder werden 
Schatzjäger à la Indiana Jones präsentiert, denen es nur um das Finden spek-
takulärer Kunstobjekte geht, oder es werden verwirrte „Professoren“, die sich 
in ihrem eigenen Museum verirren, gezeigt (Notroff 2023). Zudem werden 
selten die Arbeitsumstände, Finanzierung, Personalbedarf etc. thematisiert.

Archäologie ist weit mehr als nur Ausgraben und Finden von Kunstobjek-
ten, die ins Museum kommen. Die Auswertung von archäologischen Daten 
ist ein multidisziplinärer Prozess. Ein vielsprachiger Dialog, der dazu dient, 
anhand der Befunde einem möglichen Ablauf der Ereignisse am untersuch-
ten Ort so nah wie möglich zu kommen. Im Falle der Prähistorie zu meist nur 
gestützt auf die Grabungsbefunde, da Schriftquellen (weitestgehend) fehlen, 
in späteren Epochen mit einem kritischen Abgleich zu den nicht zwangsläu-
fig vertrauenswürdigen schriftlichen Quellen. Nur im Zusammenspiel aus 



Fehlstellen, Leere und der Mut zur Lücke

215

Befund, naturwissenschaftlichen Analysen und Quellenkritik findet man 
Antworten auf seine Forschungsfragen. Diese Antworten fließen dann letzt-
lich in die Endscheidungen ein, die bei der Ausarbeitung von Fundplatzprä-
sentationen und Site Management Konzepten benötigt werde, um ein für den 
Fundplatz stimmiges Gesamtkonzept und Narrativ ausarbeiten zu können. 
Der Umgang mit archäologischen Denkmalen ist letztlich ein „vom Ende her 
denken !“ (Fless & Wulf-Rheidt 2016).

Axiologie oder Erinnerungsbrüche

Erinnerungen bauen sich in der Regel linear auf: axial. Ein Moment folgt 
dem anderen, wird weitergegeben und verfestigt sich durch Wiederholung. 
Doch wie Nicolaus Rambu und Kollegen gezeigt haben, verlaufen Erinne-
rungen und Narrative nicht nur linear (Rambu 2016; Rambu & Zaitev 2018; 
Onu 2018). Sie sind vielmehr durch die Bruchlinien und Brüche bestimmt. 
Oft wiegen wir uns dabei nur in einer vermeintlichen Unendlichkeit unse-
rer Wertesysteme und Kriterien (Onu 2018). Diese können durch gewalttäti-
ge, zerstörerische Ereignisse erzeugt worden sein, die als Erinnerungsmar-
ker, sprich Traumata und deren Bewältigung, als kollektiv wahrgenommene 
Brüche identitätsstiftend wirken. Sie sind Ergebnis der schieren Ohnmacht 
auf Terroranschläge, Naturkatastrophen (Erdbeben, Fluten etc.), Kriege oder 
Unfälle adäquat zu reagieren. Können aber manchmal auch ganz unvorher
gesehene Reaktionen bewirken, die eben nicht in Gewalt und Zerstörung, 
sondern in Schutz und im Bewahren enden. Unser Gedächtnis ist dabei leicht 
zu manipulieren. Wir setzten uns unsere Wahrheiten oft aus Bruchstücken 
zusammen, die in vielen Fällen von den Erzählungen anderer oder den Me-
dien stammen und nicht von uns selbst erzeugt worden sind. Gewalt ist dabei 
als gestalterische Kraft zu verstehen. Darunter fallen, die Denkmalstürze und 
die Demontage von Bauwerken (Kinzel 2018), wie z. B. der Rückbau der Ber-
liner Mauer durch die Einwohner der Stadt Berlin (Abb. 4), aber auch Atten-
tate, Terrorangriffe etc., die sich ins kollektive Gedächtnis als ein Zeitmar-
ker für Veränderung einprägen; beispielsweise die Anschläge auf das World 
Trade Center in New York am 9. 11. ​2001, die Zerstörung des Bel-Temples 
von Palmyra oder der Krieg Russlands gegen die Ukraine etc. Brüche die-
ser Art verschieben die Wahrnehmung von Geschichte, von Zugehörigkeiten 
und Narrativen und damit auch Identitäten. Plötzlich ändern sich Gruppen-
zugehörigkeiten, muss man sich zu einer Seite bekennen oder sitzt unver-
hofft zwischen den Stühlen. Selbiges gilt nicht nur für die zur Flucht genötig-



Moritz Kinzel

216

ten Bevölkerungen in Konfliktgebieten, sondern auch für die Gesellschaften, 
die Flüchtende aufnehmen. Neue Menschen sind gleichbedeutend mit neu-
en Perspektiven auf bestehendes und zurückgelassenes Kulturerbe, aber da-
mit auch gleichbedeutend mit neuen Narrativen und einer Verschiebung von 
Wertschätzung. Dies kann durchaus mit Verlustängsten aller einhergehen. 
Sprich, dass vermeintlich „eigene“ steht höher im Kurs, da eine potentielle 
Gefahr des Verlustes bestehen könnte (Cuno 2008). Warum werden in sol-
chen Situationen so wenig die Gemeinsamkeiten gesehen ? Wem gehört Kul-
turerbe ? Oder kann man was nicht per se existiert, überhaupt wirklich be-
sitzen ?

Doch Gewalt kann auf einer viel subtileren und niederschwelligen Ebe-
ne stattfinden: Im Kontext des Zweiten Weltkrieges wurden Häftlingen ihre 
persönlichen Gegenstände bei Ankunft in den Gefängnissen und Konzentra-
tionslagern abgenommen. Das Projekt #StolenMemory der Arolsen Archive 
des Internationalen Zentrums für NS-Verfolgung mit Unterstützung der Be-
auftragten der Bundesregierung für Kultur und Medien sowie des Auswär-
tigen Amtes versucht diese Gegenstände an frühere Besitzer zurückzugeben 
und somit Erinnerungen und Bezüge wiederherzustellen. Kleine Gegen

Abb. 4 Nieder mit den Denkmälern !, hier der Abbau der Berliner Mauer durch 
„Mauerspechte“ 1989/1990.



Fehlstellen, Leere und der Mut zur Lücke

217

stände, wie Photographien oder Taschenuhren, die als Träger von persönli-
chen und familiären Erinnerungen dienen, bieten somit oft direkte Einblicke 
in Lebensbiographien und das Alltagsleben (Abb. 5).

Doch letztlich, sehen wir nie das ganze Bild. Erinnern uns nur an Teil-
aspekte eines Ganzen. Gerüche (Essen, Parfüm, etc.) und Geräusch (Musik, 
Maschinen, etc.) dienen dabei als Hilfsgerüst, um uns zu erinnern und Asso-
ziationsketten in Gang zu setzen. Die Installation SoundYard im Hafen von 
Belfast gestaltet von Hannah Wilson, Matthew Kernan and Eunan Deeney 
simuliert das Hämmern, Schleifen und Quietschen der vergangenen Klang-
landschaft der Belfaster Schiffswerften (Abb. 6). Natürlich ist die simulierte 
Klanglandschaft nur eine Nachempfindung, eine Reminiszenz der Vergan-
genheit, aber es ermöglicht eine, wenn auch sehr nostalgisch angehauchte 
Möglichkeit hier eine Sinneserfahrung zu machen, die eine bewusste An-
nährung darstellt und dies auch klar vermittelt. Dies ist nicht der Klang der 
Werft, es ist eine Kunstinstallation, die auf spielerische Weise den Klang 
einer Werft nachempfindet. Was man daraus als Individuum macht, ist ei-
nem selbst überlassen. Dennoch stellt dieses Projekt einen durchaus bemer-
kenswerten Beitrag dar, da oft die immateriellen Aspekte – Geruch, Klang, 

Abb. 5 Temporäre Ausstellung im Container, #StolenMemory 2024.



Moritz Kinzel

218

Bewegung – immer noch nur sehr zögerlich bedacht werden. Die Gefahr 
besteht immer, dass eine vormalige Tradition, mit klaren Funktionen und Be-
weggrund, schnell zu einer reinen Folklore und funktionslosen Abfolge von 
Handlungen verkommt. Wann und wie wird etwas erhaltenswert ?

Wertschätzung und Bewertungskriterien

Das Aushandeln von Werten und die Akzeptanz von Werten, die einem 
Bauwerk, einem Kunstobjekt, einer Handlungsweise zugewiesen werden, 
ist einem sich stetig wandelnden Prozess unterworfen (Riegl 1903; 1995). 
Mitunter kann dabei die Übereinkunft oder Uneinigkeit auch als Wertschöp-
fung angesehen werden. Wie es etwa im deutschen Begriff Streitwert, der 
zwar in erster Linie als Streit um eine Preishöhe gesehen werden kann, aber 
auch – gerade in der Denkmaldebatte – als Streit über den Wert und die 

Abb. 6 SOUNDYARD im Hafen von Belfast



Fehlstellen, Leere und der Mut zur Lücke

219

Denkmalwürdigkeit eines Objekts verstanden werden muss (Abb. 7). Der 
Streit darüber, ist dabei bereits als Wert anzusehen !

Dieser Diskussionswert wird viel zu selten als tatsächlicher Wert erkannt. 
Viel stärker wirken dafür andere Werte: u. a. der Ästhetische Wert, der Alters-
wert, der Bildwert, der Erinnerungswert, der erzieherische Wert, die Identi-
tät oder der Kultwert, die Originalität (DLAM2014) bzw. der Urkundenwert 
(zur Definition der Begriffe siehe u. a. Meier et al. 2013; Bogner et al. 2018; 
Kinzel 2021b). Die hinter den Werten stehenden Faktoren zur Bewertung und 
Wichtung sind je nach kulturellem Hintergrund durchaus sehr verschieden. 
Aber letztlich können fast alle Formen der Wertschätzung in allen Teilen der 
Welt gefunden werden. Es ist ein Irrglaube, dass bestimmte Konzepte in be-
stimmten Regionen nicht vorhanden wären. Sie werden lediglich anders ge-
wichtet und angewendet. Dies hat sowohl klimatische als auch z. T. kultische 
Gründe und lässt sich nicht (global) verallgemeinern. Dennoch steht hin-
ter vielen Erhaltungskonzepten, z. B. am japanischen Ise-Schrein, eine Tra-
dition der Wissensvermittlung, die es verschiedenen Generationen erlaubt, 

Abb. 7 Original oder Kopie, das Dilemma der industriellen Replikation: 
Veränderte Wahrnehmung und Wertschätzung einer Kaffeetasse in und außerhalb 
einer Vitrine.



Moritz Kinzel

220

gemeinsam an einem (Herstellungs-)Prozess teilzuhaben und Erfahrungen 
weiterzugeben bzw. zu sammeln (Scheid 2001).

Die Bestimmung des Wertes ist notwendig, um die Höhe des Verlusts zu 
definieren, der eintritt, wenn Wissen um dieses Kulturerbe verloren geht. Es 
ist also im gewissen Sinne der Versicherungswert des Kulturguts (engl. cul-
tural property). Denn nur, wie eingangs festgestellt, mit dem Gefühl des Ver-
lusts entstehen die Wertschätzung und das Bedürfnis für den Schutz von 
Kulturerbe und der aktiven Erinnerung daran. Archäologie ist aus dieser 
Wertschöpfungskette schwer wegzudenken, da sie ein tiefergehendes Narra-
tiv liefern kann (Kinzel 2016). Ein interessantes Beispiel für die Auseinander-
setzung mit dem kulturellen Gedächtnis einer Gemeinschaft bietet das Pro-
jekt des syrischen Archäologen Hasan Ali, der mit Unterstützung der Gerda 
Henkel Stiftung als Teilprojekt der Stewards of Cultural Heritage Initative 
(Piesker & Miznazi 2021) die Geschichte Palmyras im 20. Jahrhundert bis 
heute aus der Perspektive der aus ihrem Heimatort geflohenen Bewohner be-
trachtet (Ali 2023). Was bleibt ? Wie können wir unser Erbe und unsere Tra-
ditionen trotz Translozierung an die nächste Generation weitergeben ? Wel-
che Traditionen würden selbst dann verloren gehen, wenn alle Flüchtlinge 
nach Palmyra zurückkehren würden ? Das Sammeln der Erzählungen und 
Erinnerungen ist ein Schritt, um die Verlustangst nicht übergroß werden zu 
lassen. Aber mit jedem Tag schwinden die Erinnerungen, werden blasser und 
was bleibt, sind die mantrahaft wiederholten Bruchstücke, die Bezüge zu den 
antiken Ruinen, weil diese von der internationalen Gemeinschaft gesehen 
werden. Für die Ruinen gibt es Interesse. Für die Geschichten der Menschen, 
die vor Ort gewohnt, gelebt und gearbeitet haben, ist das Interesse weniger 
groß. Hasan Alis Initiative ist eine spannende Fallstudie, da sie aus der Ge-
meinschaft der Geflüchteten heraus entstanden ist und der Verlust real, viel 
zu real ist.

In der heutigen schnelllebigen (digitalen) Medienwelt geraten Konflikte, 
die betroffenen Regionen und ihr Kulturerbe allzu schnell unter die Räder 
der nächsten Empörung bzw. des nächsten Konflikts (Fless & Haspel 2019). 
Die Aufmerksamkeit lässt schnell nach. Die Wiederholung „nervt“. Die im-
mer gleichen Bilder langweilen. Die Sachverhalte sind zu vielschichtig, um 
sie schnell zu erfassen oder erklären zu können. Das geschichtliche Hinter-
grundwissen ist stark vom gelehrten Geschichtsbild und dem eigenen na-
tionalen und politischen Interesse abhängig. Populistische, einfache Schlag-
worte lassen sich da einfacher merken und wiederholen. Wir haben als 
Gesellschaften womöglich verlernt, uns an komplexe Zusammenhänge und 
Verknüpfungen zu erinnern, dieses Wissen wieder abzurufen und dann ent-
sprechend in unsere Handlungen einfließen zu lassen.



Fehlstellen, Leere und der Mut zur Lücke

221

Zusammen Erinnern

Der Besuch einer archäologischen Grabung eröffnet dem Besucher die ein-
malige Chance Archäologen direkt bei der Arbeit zu zusehen und mög
licherweise ins Gespräch zu kommen. Je größer der Platz und je mehr Be-
sucher, desto seltener passiert dieser Austausch. Aber dennoch ist das rein 
visuelle Aufeinandertreffen ein Ereignis, das der Besucher im Kopf behal-
ten wird. Im Gegensatz dazu, ist ein „fertig ausgegrabener“, in einen archäo-
logischen Park umgewandelter, archäologischer Fundplatz, womöglich der 
langweiligste Ort, den man sich vorstellen kann, wenn er nicht bespielt und 
erforscht wird. Denn selten spricht ein Ruinenfeld für sich (Piesker et al. 
2018; Kinzel et al. 2022; Steudtner 2022). Ohne die vom Archäologen gesam-
melten Informationen, ist der Platz tot und öde. Da nützen ehrlicherweise 
auch die schönsten Informationstafeln nichts. Zum Schutz dieses archäologi-
schen Kulturerbes hätte man möglicherweise besser auf die Freilegung ver-
zichtet. Nicht jeder Fundplatz eignet sich als touristisches Reiseziel. Was für 
den Archäologen eine Sensation ist, mag für den Laien nur ein unansehnli-
cher Erdhaufen sein. Doch in der Vermittlung der Befunde liegt der Schlüs-
sel zum Verständnis und dem Entstehen einer Erinnerungskultur, die aner-
kennt, dass Fehlstellen und Lücken existieren. Und dass diese Lücken, nicht 
als Verdrängung, sondern vielmehr als Ansporn begriffen werden müssen, 
Fragen zu stellen, um diese Lücken kleiner werden zu lassen. Gleichzeitig 
kann ruhig auch etwas mehr „Mut zur Lücke“ bewiesen werden, denn voll-
umfängliches Wissen und Erinnern ist schlicht weg unmöglich. Erinnern ist 
letztlich wie eine archäologische Grabung, je mehr man freilegt und je tie-
fer man gräbt, kommen zu möglichen Antworten immer neue Fragen hinzu. 
Und solange wir Fragen haben und diese an unser Kulturerbe stellen, solan-
ge bleibt dieses dem kulturellen Gedächtnis erhalten und wird weitergetra-
gen. Gemeinsames Erinnern beinhaltet aber auch – und dies insbesondere 
im Falle von UNESCO Weltkulturerbe – dass jede und jeder sich seine Sicht-
weise darauf bilden darf, unabhängig davon, wie ungewöhnlich oder abstrus 
diese erscheinen mag. Geteiltes Erbe bedeutet auch, andere Sichtweisen zu 
tolerieren, zu diskutieren und zu ertragen. Ein einseitiger Anspruch auf Deu-
tungshoheit besteht bei einem Weltkulturerbe nicht mehr. Aber letztlich träg 
dies dazu bei, dass der Ort, das Objekt, die Handlung Teil eines kulturellen 
Gedächtnisses bleibt. Wissensverluste sind dabei eingepreist.



Moritz Kinzel

222

Bildnachweise
Abb. 1	 N. K. Godtfredesen & M. Kinzel 2020
Abb. 2	 M. Kinzel 2015
Abb. 3	 M. Kinzel 2024
Abb. 4	 Wikimedia Commons, CC0
Abb. 5	 M. Kinzel 2024
Abb. 6	 M. Kinzel 2023
Abb. 7	 M. Kinzel 2017

Literatur
Ali, H. M. 2023. Palmyra in the 20th century and the present. A historical and commu-

nity archaeological Study. Istanbul: Ege Yayinlari.
Arnold, F. 2023. Vom Fragment zum Bauwerk. Architektur in der Archäologie. 

Madrid: Ediciones Asimétricas.
Assmann, A. 2006. Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Ge-

dächtnisses. 3. Auflage. München: Beck.
Assmann, J. 2013. Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Iden-

tität in frühen Hochkulturen. 7. Auflage. München: Beck.
Auken, S. 2021. Heritage and Kulturarv. In: Z. Xihua & I. Thuesen (eds.) Dialogue 

between China and Denmark. Studies on Cultural Heritage. Shanghai: Shanghai 
Academy of Social Science Press. 2021: 218 – ​225.

Böhler, I., Harrasser, K. Rupnow, D. Sommer, M. und Strobl., H. (Hrsg.) 2024 Ver/stö-
rende Orte. Zum Umgang mit NS-kontaminierten Gebäuden. Wien/Berlin: man-
delbaum.

Bogner, S., Franz, B., Meier, H.-R., & Steiner, M. (eds.). 2018. Denkmal – Erbe – 
Heritage: Begriffshorizonte am Beispiel der Industriekultur, Heidelberg: arthistori-
cum.net (Veröffentlichungen des Arbeitskreises Theorie und Lehre der Denk-
malpflege e. V., Band 27). https://doi.org/10.11588/arthistoricum.374.531; https://
books.ub.uni-heidelberg.de/arthistoricum/catalog/book/374 [letzter Zugriff: 
04. 01. ​2019]

Brandi, C. 1977. Teoria del restauro. Torino: Einaudi.
Calugay, S. 2015. The destructive nature of archaeology. www.theposthole.org
Cuno, J. 2008. Who owns Antiquity ? Museums and the battle over our ancient heri-

tage. New Jersey: Princeton Univeristy Press.
Darlington, J. 2020. Fake Heritage. Why we rebuild Monuments. New Haven: Yale 

University Press.

https://doi.org/10.11588/arthistoricum.374.531
https://books.ub.uni-heidelberg.de/arthistoricum/catalog/book/374
https://books.ub.uni-heidelberg.de/arthistoricum/catalog/book/374
http://www.theposthole.org


Fehlstellen, Leere und der Mut zur Lücke

223

Deutsches Literaturarchiv Marbach (DLAM), eds. Der Wert des Originals, Mar
bachermagazin 148. Marbach: Deutsche Schillergesellschaft, 2014.

Deutsches Nationalkomitee für Denkmalschutz, ed. Denkmalschutz – Texte zum 
Denkmalschutz und zur Denkmalpflege. Schriften des Deutschen Nationalkomi-
tees für Denkmalschutz Band 52. Bonn: Deutsches Nationalkomitee für Denk-
malschutz, 2007.

Deutsches Nationalkomitee für Denkmalschutz, ed. Quo vadis Denkmalrecht ? Kul-
turerbe zwischen Pflege und Recht. Dokumentation der Tagung in Münster/West-
falen, 15. – 17. Juli 2015, Schriften des Deutschen Nationalkomitees für Denkmal-
schutz Band 90. Berlin: Deutsches Nationalkomitee für Denkmalschutz, 2017.

Falser, M. & M. Juneja, eds. 2013. Archaeologizing Heritage ? Transcultural Entan-
glements between Local Social Practices and Global Virtual Realities. Heidelberg: 
Springer. 2013.

Fless, F. & U. Wulf-Rheidt. 2016. „Vom Ende her denken ! Ziele und Konzepte des 
Deutschen Archaologischen Instituts im Umgang mit archäologischen Denk
mälern.“ In Vom Ende her denken ? ! Archäologie, Denkmalpflege, Planen und 
Bauen, edited by ICOMOS, Kolloquium des Deutschen Nationalkomitees von 
ICOMOS und des Deutschen Archaologischen Instituts in Kooperation mit der 
Bundesarchitektenkammer, dem Verband der Landesarchaologen in der Bundes-
republik Deutschland und dem Niedersachsischen Landesamt für Denkmal
pflege Leipzig 7. November 2014. Berlin: ICOMOS, 2016.

Fless, F. & J. Haspel, eds. 2019. Nach der Stunde Null. Aus Nachkriegserfahrun-
gen für Syrien lernen ? Berlin: DAI, 2019. https://publications.dainst.org/books/
index.php/dai/catalog/book/64, urn:nbn:de:0048-books-ebd-v64.6. Zenon-
ID:001560676.

Huse, N. 1997. Unbequeme Baudenkmale. Entsorgen ? Schützen ? Pflegen ? München: 
Beck.

Huse, N. 1996. Denkmalpflege – Deutsche Texte aus drei Jahrhunderten. München: 
Beck.

ICOMOS. 2018. 2018 Evaluations of Nominations of Cultural and Mixed Proper-
ties. ICOMOS report for the World Heritage Committee; 42nd ordinary session, 
Manama, 24 June – 4 July 2018 – WHC-18/42.COM/INF.8B1. https://whc.unesco.
org/archive/2018/whc18-42com-inf8B1-en.pdf [letzter Zugriff: 09. 01. ​2019].

Kiesow, G. 2000. Denkmalpflege in Deutschland – Eine Einführung. Stuttgart: Theiss.
Kila, J. D. & J. A. Zeitler (eds.) 2013. Cultural Heritage in the Crosshairs. Protecting 

Cultural Property during Conflict. Leiden: Brill 2013.
Kinne, A. 2019. TABELLEN und TAFELN zur Grabungstechnik. Ein Hilfsmittel für die 

archäologische Geländearbeit. Books on Demand.

https://publications.dainst.org/books/index.php/dai/catalog/book/64
https://publications.dainst.org/books/index.php/dai/catalog/book/64
urn:nbn:de:0048-books-ebd-v64.6
https://whc.unesco.org/archive/2018/whc18-42com-inf8B1-en.pdf
https://whc.unesco.org/archive/2018/whc18-42com-inf8B1-en.pdf


Moritz Kinzel

224

Kinzel, M. 2016. Von der Zerstörung von Kulturerbe: der Versuch einer Annäherung. 
In: AIV Forum, Vol. 2016, No. 1, p. 6 – ​15.

Kinzel, M. 2018. ‚Once Upon A Time…‘ Constructing Narratives to Destruct Heri-
tage. In: M. Kinzel; M. Thuesen; & I. Thuesen (eds.): Conflict and Culture: Under-
standing threats to heritage. Kopenhagen: Forlaget Orbis, 2018, p. 14 – ​19.

Kinzel, M. 2021a. „Gobekli Tepe – World Sensation between Scientific Research and 
Media Demands.“ In Archaeological World Heritage Sites – Transnational. Con-
servation, Communication, Cooperation, edited by Alexandra Riedel and Stefan 
Winghart, 102 – ​107. Berlin: ICOMOS, 2021.

Kinzel, M. 2021b. Kulturerbe [kʊlˈtuːɐ|̯ɛrbə] In: Z. Xihua & I. Thuesen (eds.): Dialogue 
between China and Denmark: Studies on Cultural Heritage. Shanghai: Shanghai 
Academy of Social Sciences, 2021. 252 – ​260.

Kinzel, M. 2021c. Documenting Near Eastern Neolithic Architecture: Aspects of 2D and 
3D Recording of Built Environments. arkeoloji bilimleri dergisi/turkish journal of 
archaeological sciences – 2021/1: 22 – ​41.

Kinzel, M., I. Thuesen, & M. Bangsborg Thuesen, eds. 2018. Conflict and Culture – 
Understanding Threats to Heritage. Kopenhagen: Orbis.

Kinzel, M., Clare, L., Mania, U., Schachner, A., Tezer Altay, S., & Pirson, F. 2022. Ger-
man Archaeological Institute: Past, present, and future heritage conservation 
strategies. In: N. Öz – C. Luke (eds.): Heritage, world heritage, and future: per-
spectives on scale, conservation and dialogue. Istanbul: Koç University Press, 2022, 
111 – ​164.

Marchetti, N., & I. Thuesen, eds. 2008. ARCHAIA – Case Studies on Research Plan-
ning, Characterisation, Conservation and Management of Archaeological Sites, 
BAR International Series 1877. Oxford: Archaeopress.

Meier, H. R., Scheurmann I., & Sonne W. (eds.). 2013. Werte. Begründungen der Denk-
malpflege in Geschichte und Gegenwart. Berlin: Jovis.

Müller, M., T. Otten, & U. Wulf-Rheidt, eds. 2011. Schutzbauten und Rekonstruktio-
nen in der Archäologie. Von der Ausgrabung zur Präsentation. Xantener Berichte 
19. Mainz: Von Zabern.

Notroff, J. 2023. Staub – Steine – Scherben. Wie Archäologen in der Vergangenheit 
graben und die Gegenwart finden. München: Hanser.

Onu, M. 2018. Spurious Infinity and axiological remembrance. Philosophical ap-
proaches on threats to cultural heritage. In: Kinzel, Thuesen & Thuesen (eds.): 
Conflict and Culture. Copenhagen: forlaget orbis. 2018: 56 – ​61.

Piesker, K., B. Akan, D. Gocmen & S. Tezer Altay, eds. 2018. Heritage In Context 2, 
MIRAS 4. Istanbul: Ege Yayınları.

Piesker, K., & D.Miznazi, ed. 2019. Stewards of Cultural Heritage (SoCH). Istanbul: 
Deutsches Archaologisches Institut Istanbul.



Fehlstellen, Leere und der Mut zur Lücke

225

Rambu, N. 2016. The Axiology of Friedrich Nietzsche. Lausanne: Peter Lang
Rambu, N. & Zaitev E. 2018. Destruction and Creation. The case of the people’s pal-

ace in Bucharest. In: Kinzel – Thuesen – Thuesen (eds.): Conflict and Culture. 
Copenhagen: forlaget orbis. 2018:52 – ​55.

Renfrew, C. & Bahn, P. 2012. Archaeology Theories Methods and Practice Theories 
Methods and Practice. 6th edition. London: Thames & Hudson.

Riegl, A. 1903. Der moderne Denkmalkultus. Sein Wesen und seine Entstehung. Wien/
Leipzig.

Riegl, A. 1995. Kunstwerk oder Denkmal ? Alois Riegls Schriften zur Denkmalpflege. 
Bacher E. (ed.). Studien zu Denkmalschutz und Denkmalpflege Bd. 15. Wien/
Köln/Weimar.

Scheid, B. 2001. Die Schreinanlage von Ise. In: Religion in Japan. Ein digitales Hand-
buch. Universität Wien. [abgerufen 22. 07. ​2024] https://religion-in-japan.univie.
ac.at/Handbuch/Bauten/Bekannte_Schreine/Ise

Schmidt, L. 2008. Einführung in die Denkmalpflege. Stuttgart: Theiss.
Steudtner, K. (ed.) 2022. „… die Reste noch eindrucksvoller gestalten“ und erhalten. Er-

fahrungen aus 150 Jahren archäologischer Denkmalpflege in der Türkei. Wiesba-
den: Harrassowitz.

Tauschek, M. 2013. Kulturerbe. Eine Einführung. Berlin: Reimer.
Teron, D. 2014. Charhepi’s song: Karbi women’s funeral lament. In: M. Heneise (ed.) 

Passing Things On. Ancestors and Genealogies in Northeast India. Dimapur: Heri-
tage Publishing House, 2014, 103 – ​110.

Tunzelmann, A. v. 2023 Heldendämmerung. Wie moderne Gesellschaften mit umstrit-
tenen Denkmälern umgehen. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung.

UNESCO. 1972. Convention Concerning the Protection of the World Cultural and 
Natural Heritage. Adopted by the General Conference at its seventeenth Session 
Paris, 16 November 1972 http://whc.unesco.org/archive/convention-en.pdf [letz-
ter Zugriff: 03. 10. ​2018].

https://religion-in-japan.univie.ac.at/Handbuch/Bauten/Bekannte_Schreine/Ise
https://religion-in-japan.univie.ac.at/Handbuch/Bauten/Bekannte_Schreine/Ise
http://whc.unesco.org/archive/convention-en.pdf



