Rainer Schmidt
Erinnerungskultur in der Spannung
zwischen Volkermord und Kolonialismus

Abstract: Deutschlands Erinnerungskultur hat sich in den 80er Jahren des
letzten Jahrhunderts geformt und hat das Erinnern an die Shoah im Zentrum.
Die in jungster Zeit vorgeschlagene Erweiterung um den Kolonialismus er-
scheint auf den ersten Blick unproblematisch, erzeugt aber dennoch ein paar
interessante Spannungen. Diese rithren von der Unterschiedlichkeit der je-
weiligen Phidnomene: Genozid und Kolonialismus. Im politisch-moralischen
Verhalten zum Vélkermord gibt es keine Uneindeutigkeit, wenn man den zi-
vilen Diskurs nicht verlassen will. Der Kolonialismus dagegen ist, wie Jiirgen
Osterhammel es genannt hat, ein Phidnomen ,kolossaler Uneindeutigkeit".
Aus diesen unterschiedlichen Einschitzungen erwachsen Spannungen, wenn
Kolonialismus und Genozid in unmittelbare erinnerungspolitische Nihe ge-
riickt werden. Entweder besteht dann die Versuchung, den Kolonialismus zu
vereindeutigen oder es entsteht die Gefahr, dass der Genozid in den Sog der
,Uneindeutigkeit“ hineingezogen wird. An einem Vergleich der Situationen
in Deutschland und Ruanda soll dieser Spannung vergleichend nachgegan-
gen werden.

Keywords: Shoah, Ruanda, Erinnerungskultur, Erinnerungspolitik, Eindeu-
tigkeit

Published in: Detlev Quintern (Hrsg./Ed.), Tiirkisch-Deutsche Perspektiven / Tiirk-Alman 249
Bakis Agilari, 2/2025. DOI: https://doi.org/10.60501/tdp.2025.2.110535


https://doi.org/10.60501/tdp.2025.2.110535

Rainer Schmidt

Einleitung

In der deutschen Erinnerungskultur stehen die Zeit des Nationalsozialismus
und die Shoah weiterhin unangefochten im Zentrum. Lediglich die Ausein-
andersetzung mit den Verbrechen des Kommunismus hat es punktuell in die
Phalanx des 6ffentlichen Gedachtnisses geschafft. In diesem Text geht es dar-
um, auszuloten, was es bedeutet, wenn sich Deutschland stérker der eigenen
kolonialen Verbrechen annimmt, wie jiingst von Claudia Roth vorgeschla-
gen. Unter welchen Umstanden kann es gelingen, die Erinnerungskultur um
das koloniale Element zu erweitern? Wie lassen sich Gedenken an den Holo-
caust und den Kolonialismus in Beziehung bringen, ohne Relativierung oder
Beliebigkeit Vorschub zu leisten? Oder bleibt eine unauflésliche Spannung?

Diese neue Perspektivierung soll im Vergleich mit Ruanda diskutiert wer-
den, das sich — wie Deutschland - einer umfangreichen Aufarbeitung seiner
Gewaltgeschichte verschrieben hat. Aus dem Vergleich mit Ruanda, so die
Grundannahme, kénnen Erkenntnisse gewonnen werden, die auch fir die
deutsche Erinnerungslandschaft von Bedeutung sind.

Deutsche Erinnerungskultur

Was wir heute als Erinnerungskultur in Deutschland bezeichnen, ist in den
beiden Jahrzehnten zwischen ca. 1980 und 2000 entstanden. Es ist von west-
deutschen Erfahrungen angetrieben, die in Auseinandersetzung mit konser-
vativen Stromungen die kritische Selbstreflexion der Verbrechen des Na-
tionalsozialismus: konkreter der Shoah ins Zentrum setzten. Das jiingere
Selbstverstdndnis Deutschlands beruht weitestgehend darauf, sich selbst-
kritisch, transparent und unnachgiebig mit den Ursachen und den vor al-
lem moralischen Konsequenzen des Nationalsozialismus zu beschéftigen. Im
Ausland wird dies weitgehend positiv aufgenommen und bestimmt das Bild,
das viele Lander vom jingeren Deutschland haben. Die Nervositat, die zur-
zeit in Deutschland zu spiiren ist, hat auch damit zu tun, dass die anwachsen-
den rechten Krifte dieses Selbstverstandnis im Kern angreifen wollen und
unabsehbar ist, was dies fiir die Rolle Deutschlands in Europa und in der
Welt bedeuten wiirde.

Es wire ja verfehlt, anzunehmen, dass diese erinnerungspolitische Posi-
tion zwangslaufig entstanden und unumkehrbar sei. Sie war nicht zwangs-
laufig, sondern Ergebnis eines langen, mithsamen und konfliktgeladenen

250



Erinnerungskultur in der Spannung zwischen Volkermord und Kolonialismus

Prozesses, der sich als Generationenkonflikt (68er) und als Lagerwettstreit
(rechts — links) abbilden lasst. Es war aus der Sicht der ersten Nachkriegs-
generation eine Auseinandersetzung mit den Vatern und es war ein Ergeb-
nis der erfolgreichen Verschiebung des 6ffentlichen Diskurses von rechts in
die linksliberale Mitte in einem Umfeld intensiver Beobachtung von auflen.
Und unumkehrbar ist sie nicht, weil das politische Klima, in dem die Ver-
bindlichkeit der Erinnerungspolitik entstanden ist, sich mittel- und langfris-
tig &ndern kann.

Zweierlei wire jedoch irrefithrend. Zum einen anzunehmen, dass andere
Lander in dhnlicher Form auf ihre dunklen Seiten in der Geschichte schau-
en. Sie haben dazu unter Umstdnden nicht die gleiche Veranlassung, oder
werden politisch (innen- wie aussenpolitisch) nicht im gleichen Mafle unter
Druck gesetzt, wie das in (West-)Deutschland nach dem Zweiten Weltkrieg
der Fall war. Dies fithrt zum zweiten Punkt: aus der Sonderkonstellation, die
deutsche Erinnerungskultur méglich oder nétig gemacht hat, lasst sich kein
Mafistab fur andere Lander entwickeln, vor allem kein moralischer. Es war
der vollstandige moralische, politische und militdrische Zusammenbruch
des nationalsozialistischen Deutschlands, der dann im geteilten Deutschland
(und hier in erster Linie in Westdeutschland) eine besondere Konstellation
hervorgebracht hat. Die alten Eliten waren machtpolitisch geschwécht, mo-
ralisch diskreditiert und wurden von der nichsten Generation (68er) heraus-
gefordert, Rechenschaft abzulegen. Die Tragddie um Fritz Bauer, den Gene-
ralstaatsanwalt in Hessen, kann sehr schon veranschaulichen, zu welchen
Widerstanden die alten Netzwerke noch in der Lage waren, wenn auch letzt-
lich in langer Sicht erfolglos. Es waren diese einmaligen Sonderbedingungen,
die kritischen Stimmen in der bundesrepublikanischen Nachkriegsgeschichte
die einmalige Chance gegeben haben, eine selbstreflexive Haltung zum Na-
tionalismus einzunehmen, und Deutschland militar- und machtpolitisch in
ein westlich/transatlantisch angebundenes Europa zu integrieren.

Auf diesem Weg war die Erinnerung an den Kolonialismus vollstandig
aus dem Blick geraten und 6ffentlich nur von marginalem Interesse. Dies hat
sich erst in jungerer Zeit gedndert, in der post-koloniale und globalgeschicht-
liche Perspektiven aus der Wissenschatft in eine breitere Offentlichkeit ein-
gewandert sind. Mit dieser Perspektiv-Verschiebung gewann zwangslaufig
der Kolonialismus eine neue Bedeutung und erlangte neue Aufmerksamkeit.

Lander, die auch in koloniale Verbrechen verwickelt waren: wie Bel-
gien, Groflbritannien, Frankreich, Spanien, die Niederlande oder Japan, ha-
ben zwar z. T. begonnen, sich aus ihrer kolonialen Vergangenheit zu befreien
(wie Frankreich durch die Riickgabe von Kulturgut), aber haben selbst dort,

251



Rainer Schmidt

wo eine dhnliche Konstellation wie in Deutschland vorlag (s. Japan), einen
erinnerungskulturell anderen Weg eingeschlagen. Insofern gibt es tatsich-
lich einen erinnerungskulturellen deutschen Sonderweg. Keines der eben ge-
nannten Lander hat in vergleichbarer Weise zu der in der eigenen Geschichte
begangenen Verbrechen eine dhnlich selbstkritische Haltung eingenommen.
Abschlieflend sei nur angemerkt, dass diese spezifische Aufarbeitung das
Ergebnis eines jahrzehntewihrenden Kampfes um Deutung darstellt. Diese
spezifisch deutsche Perspektive hat sich endgiiltig erst in den 80er Jahren in
West-Deutschland durchgesetzt und ist dann im wiedervereinigten Deutsch-
land zur Staatsrison gereift.!

Uneindeutigkeit und Eindeutigkeit: Ruanda - der Volkermord
und die Erinnerung

Kern der deutschen Erinnerungskultur ist die eindeutige Haltung zur Shoah.
Jede Relativierung oder unangemessene In-Beziehung-Setzung wird als
Tabubruch verstanden. In dieser Hinsicht ist Deutschland mit Ruanda ver-
gleichbar. Es gibt zwei Elemente in der ruandischen Geschichte, die es fir
einen Vergleich interessant machen. Seine tragische Gewaltgeschichte von
1994 setzt eine klare Demarkationslinie in die ruandische Geschichte: ein
vorher und nachher, dem Holocaust in der deutschen Geschichte vergleich-
bar. Und gleichzeitig ist Ruanda durch den Kolonialismus mit Deutschland
verbunden. Es war zur Kolonialzeit Teil von Deutsch-Ostafrika und wurde in
diesem Zeitraum Objekt kolonialer Interessen.

Es sind die sogenannten 100 Tage im Jahr 1994, die Ruanda von heute
auf morgen verdndert und auch Spuren im internationalen Recht hinterlas-
sen haben.” Noch heute kann man von einem vielfach traumatisierten Land

1 Dazu sei hier nur auf eine der zahlreichen Veréffentlichungen von Aleida Assmann
zur Erinnerungskultur in Deutschland hingewiesen. Dies., Der lange Schatten der Ver-
gangenheit. Erinnerungskultur und Geschichtspolitik (Miinchen, 2006).

2 Noch heute sind die Schriften, die unmittelbar nach dem Volkermord verfasst wurden,
eindriickliche Beschreibungen und zuverlédssige Quellen. Hier sei verwiesen auf: Romeo
Dallaire, Shaking Hands with the Devil (Toronto, 2003); Philip Gourevitch, We wish to
inform you that tomorrow we will be killed with our families (New York, 1999); Alison
Des Forges, Leave None to tell the Story. Genocide in Rwanda (New York u.a., 1999); oder
die literarisch-dokumentarische Verarbeitung in Lukas Barfuss, Hundert Tage (G6ttingen,
2008).

252



Erinnerungskultur in der Spannung zwischen Volkermord und Kolonialismus

sprechen. Das Vertrauen in die Nachbarn, in die politisch Verantwortlichen
und die Kirche wurden so nachhaltig erschiittert, dass jede heutige Politik
von dort her gedeutet und beurteilt werden muss. Kampagnen zur nationalen
Einheitsbildung und Verschnung auf allen Ebenen, vom Dorf/Hiigel bis zur
ganzen Nation sollen helfen, das 1994 Geschehene zu verarbeiten.

Ein Element dieses umfangreichen Pakets zur Verséhnung und Aufarbei-
tung der Geschehnisse ist die Erinnerungswoche (Kwibuka), die jedes Jahr
vom 7. bis zum 14. April begangen wird. Das Land konzentriert sich in die-
ser Zeit auf die Ereignisse von 1994 und versucht in unzéhligen lokalen und
nationalen Begegnungen zu verstehen, zu heilen und zu verséhnen. Lokale
Erinnerungsereignisse bestimmen auch noch die Zeit bis Anfang Juli, denn
jedes Dorf, jede lokale Gemeinschaft hat noch zusitzlich Ereignisse, die sich
in ihrem speziellen Umfeld jahren und die kollektiv aufgearbeitet werden
wollen.

Die Erinnerungswoche steht also ganz unter der Uberschrift des Geno-
zids an den Tutsi. Wer jedoch diesen Feierlichkeiten schon einmal beige-
wohnt hat, weif3, dass der Kolonialismus in der nationalen Aufarbeitung und
der dominanten Erzéhlung iiber die Ursachen und den Hergang des Massen-
mordens eine zentrale Rolle spielt. Vereinfacht gesagt wird vielfach folgende
Geschichte erzihlt: Ruanda war in vorkolonialer Zeit (bis Ende des 19. Jh.)
ein Staat nationaler Einheit iiber jede Gruppenidentitit hinweg. Dann ka-
men die Kolonialméchte, die uns Ruander auseinanderdividiert haben und
die Etiketten von Tutsi, Hutu und Twa in die Péasse gestempelt haben. Diese
Phase, die mit der deutschen Inbesitznahme in den 1890er Jahren (Richard
Kandt) begann, dann nach dem Ersten Weltkrieg unter belgischer Kolonial-
herrschaft weiterging, kulminierte 1994 im Genozid als das Land unter star-
kem franzosischem Einfluss stand. Heute sind wir wieder auf dem Weg in
Richtung nationale Einheit und arbeiten die Folgen dieser Verwiistungen aus
der Zeit von Kolonialismus und Genozid auf.

Ruanda hat damit die Chance, ohne grofle innere Widerspriiche oder
Spannungen, die Erinnerung an koloniale Unterdriickung und strukturelle
Gewalt mit der Erinnerung an den Genozid zu verbinden. Beide Erzahlun-
gen und Deutungsangebote sind aus der Perspektive der Opfer geschrieben.
Ruander wurden Opfer von Gewalt und gewaltvoller Politik. Der Umgang
mit den Tatern aus diesen beiden Gewalt-Kontexten ist jedoch génzlich ver-
schieden. Die Tater in dem Kontext kolonialer Gewalt werden benannt und
exponiert (Deutsche/Belgier/spater auch Franzosen, auch wenn Frankreich
nie offiziell Kolonialmacht war). Als Angebot zur nationalen Verséhnung
werden in dem Genozid-Kontext allerdings heute die Tater quasi unsichtbar
gemacht. Uber sie wird nur vage gesprochen. Sie standen in den tiber zehn

253



Rainer Schmidt

Jahre wihrenden Gacaca Gerichten im Mittelpunkt. Aber dieser Prozess ist
seit Jahren abgeschlossen.?

Aus deutscher Perspektive ergeben sich somit zwei signifikante Unter-
schiede, die in diesem Zusammenhang von Bedeutung sind. Zum einen:
Deutsche Erinnerungskultur der letzten vier Jahrzehnte wird aus der Téater-
perspektive geschrieben. Es ist der Versuch, politische Verantwortung fiir
das zu iibernehmen, was in deutschem Namen an Verbrechen und Unrecht
im Kontext der Shoah geschehen ist. Darauf sind die Erinnerungskultur und
die Erinnerungsorte zentriert. Zweitens, und das ist der Unterschied, der hier
im Zentrum stehen soll, fiigt sich die deutsche Erinnerung und Aufarbeitung
der eigenen Kolonialgeschichte, die ja auch eine Tatergeschichte ist, nicht
so einfach in die gegenwartige und dominante Erinnerungskultur ein. Es ist
eher mit Verwerfungen, Konflikten, Kontroversen zu rechnen, wenn es um
die Frage geht, wie sich die Erinnerung an die Kolonialzeit mit der Erinne-
rung an den Vélkermord an den Juden in Deutschland vertréagt.

Konflikte um Ressourcen, Aufmerksamkeit und Eindeutigkeit sind zu er-
warten. Dabei geht es nicht nur um die uniqueness-These des Holocaust,
sondern um die Frage der politischen und moralischen Beurteilung der Ge-
schehnisse. Mit dem Historiker Jirgen Osterhammel zu sprechen: der Kolo-
nialismus ist ein Phianomen ,kolossaler Uneindeutigkeit® (Osterhammel &
Jansen 2012). Diese Beurteilung als uneindeutig trifft auf die Shoah und die
100 Tage in Ruanda allerdings nicht zu. An dieser Stelle sind sich Deutsch-
land und Ruanda bei der Beurteilung ihrer jeweiligen Vélkermord-Erfah-
rungen einig. Sie wiirde als Beleidigung der Opfer verstanden, als Relati-
vierungsversuch, ja: in beiden Staaten unter Umstidnden sogar strafbewehrt
verboten als Holocaust Leugnung oder ,genocide denial®. Aus diesem Grund
haben beide Lander (Deutschland und Ruanda) die Moglichkeiten des Sag-
und Denkbaren um die Bewertung der jeweiligen Genozid-Erfahrungen eng
gezogen. Darin sind sich beide dhnlich. Was von deutscher Seite, um die-
sen Punkt abzuschlieflen, gefiirchtet wird ist die Infiltration ,kolossaler Un-
eindeutigkeit” in den Komplex der Erinnerung an die Shoah. Dies firchtet

3 Zu den Gacaca (sprich: Gatschatscha) Gerichten: Bei den Gerichten ging es um die
Aufarbeitung der Verbrechen aus dem Genozid von 1994. Hundertausende von Ver-
brechen von Hunderttausenden Tatern wurden durch dieses an das Recht angelehnte
Verfahren bearbeitet zwischen 2007 und 2015. Das Charakteristische waren die Dezen-
tralisierung in Tausenden von lokalen Juries und die gerichtsdhnlichen Prozeduren ohne
professionelle Richter. Aus der umfangreichen Literatur vor allem: Phil Clark, The Gacaca
Courts, Post-Genocide Justice and Reconciliation in Rwanda: Justice without Lawyers (Cam-
bridge: CUP 2010). Uberwiegend kritisch: Gerd Hankel, Leben und Neuaufbau nach dem
Vélkermord, (Springer: zu Klampen 2016).

254



Erinnerungskultur in der Spannung zwischen Volkermord und Kolonialismus

Ruanda zwar auch, allerdings nicht durch das Phédnomen des Kolonialismus,
der — wie oben argumentiert — sich zwanglos in die dominante Erzahlung der
Erinnerung einfiigt.

Richard Kandts ,,Caput Nili“

Was Osterhammel mit Uneindeutigkeit meint, l4sst sich in einigen Quellen
mit Ruanda-Bezug herausarbeiten.* Eine der respektiertesten und am héau-
figsten zitierten Quellen unseres Wissens iiber das koloniale Ruanda wur-
de an der vorletzten Jahrhundertwende von dem oben schon erwihnten
Richard Kandt verfasst. Es ist als Reisebericht des spateren Kolonialoffiziers
des Deutschen Reichs gehalten. Kandt verfasste das 1904 verdffentlichte
Buch als Tagebuch. Es umfasst 40 Briefe aus der Zeit von 1897 bis 1901, die
spater mit chronologischen Briichen und Verschiebungen préasentiert wur-
den. Im Zentrum des Werkes steht auf den ersten Blick der Fluss Nil, dem
der Autor jedoch im Laufe seines Schreibens erstaunlich geringe Aufmerk-
samkeit schenkt. Lediglich ein Brief ist der erschopfenden Reise durch den
Nyungwe Regenwald gewidmet, in dem er sich stromaufwirts durch dich-
ten Regenwald kdmpft. Die geringe Aufmerksambkeit, die er dann tatséchlich
dem Nil schenkt, legt nahe, dass es sich wohl eher um einen Vorwand han-
delt. Kandt war kein Geograph, kein Botaniker. Er war Arzt, der eine Gele-
genheit sah, sich aus Deutschland abzusetzen, zu fliechen. Zu diesem Flucht-
motiv kommen wir spater noch einmal zuriick.

Der Nil hat die Vorstellungswelt der westlichen und nordafrikanischen
Kulturen mehr als zweieinhalb Jahrtausende fasziniert. Die ,mountains of
the moon® erzéhlen die Geschichte des Ursprungs der Menschheit. Sie erzah-
len eine Geschichte tiber die Wankelmiitigkeit des menschlichen Geistes: sei-
ne Hohen und Tiefen (S.2), Sklavenhandel und Wissenschaft (S.3). Kandt
sieht sich in der Tradition derer, die Opferbereitschaft zeigen, die ihre Ge-
sundheit aufs Spiel setzen, die ihre Komfortzone verlassen und sich auf ,Mis-
sion® (S.4) begeben. Anders als die romanischen Sprachen, die zwischen
victim und sacrifice unterscheiden konnen, bleibt diese Unterscheidung
im Deutschen unklar. Kandt ist beides: er ist Opfer (victim) und er opfert
sich (sacrifice). Er wird Opfer seiner eigenen Geschichten und Vorstellungs-

4 Richard Kandt, Caput Nili. Eine empfindsame Reise zu den Quellen des Nils. Nachdruck
der 6. Aufl. (Berlin: Inktank 1991). Die folgenden in Klammern angegebenen Seiten sind
aus dieser Ausgabe.

255



Rainer Schmidt

welten, die die Wiege der Menschheit in den Quellgebieten des Nils verorten.
Und gleichzeitig ist er bereit, vieles von dem, was ein modernes Leben so an-
genehm macht zu opfern. Aber auch andere Leben, z.B. die seiner Trager, ist
er bereit zu opfern fiir eine groflere Sache.

Seitenlang beschreibt Kandt Landschaft, Flora und Fauna. Er tut dies aus-
fuhrlich, bilderreich und leidenschaftlich. Die ganze erste Hélfte des Buches
ist seiner Reise auf dem alten Karavan-Pfad von Bagamojo nach Tabora ge-
widmet (durch das heutige Tansania Richtung Burundi). Er folgt einem al-
ten arabischen Handelspfad, bevor er Burundi erreicht. In typischer Manier
seiner Zeit dsthetisiert er Land und Leute, um die Bedeutung seiner Ein-
drucke noch zu verstarken. Vor was er flieht beschreibt er so: ,Auch ich fihle
mich glicklich unter den glicklichen, unwissenden Kindern, die vom Kampf
ums Dasein wenig geplagt werden und nichts von den Wunden ahnen, die
uns ,weisen’ Europdern das Leben schliagt® (S.37). Und wenn er einen Fet-
zen deutsche Zeitung auf seiner Reise findet, erwéhnt er seine Erleichterung,
dass er mit den Streitigkeiten der deutschen Alltagspolitik nichts mehr zu
tun hat (S. 50).

Das Buch Kandts gibt aus heutiger Perspektive den typischen ambiva-
lenten Text zur Lektiire. Auf der einen Hand ist es die typische Haltung der
Zeit. Kandt ist stolz auf das Deutsche Reich. Er glaubt an die Mission zu kulti-
vieren und Afrika zu zivilisieren, um Entwicklung (Ziige und Handel) zu ga-
rantieren. Aspekte des typischen Stereotypisierens iiber afrikanische Kultur,
Gewohnheiten, Traditionen und Gebrauche — speziell, wenn es um Frauen
geht — sind aus heutiger Perspektive nur schwer ertraglich. Sie sind voller
oberflachlicher Urteile und zu einem gewissen Grad diskriminierend. Ande-
rerseits nimmt sich Kandt viel Zeit und Raum, um Landschaften, die Bewoh-
ner, ihre Gebrauche und sozialen Beziehungen zu beschreiben. Er beschreibt
Uferboschungen, Pflanzen und Tiere in einer naturalistischen Form. Er be-
schreibt aber auch Stimmungen und wie ihn die Eindriicke anregen. Es geht
auch viel um seine eigenen Gefiihle und Stimmungen, die nicht der positivis-
tischen Beschreibung unterliegen. Und viele seiner Kommentare zeigen Lei-
denschaft und Respekt fiir Afrika und seine Menschen. Er zeigt ernsthaftes
Interesse fiir die Unterschiede der Kulturen und Lebensweisen und schreckt
zumeist vor vorschnellen Urteilen zuriick. Die Widerspriiche, die sich aus
dem bisher gesagten ergeben, miissen nicht geglattet werden. Es bleibt bei-
des: ein sensibles Reisedokument und ein aus dem kolonialen Blick geschrie-
benes Tagebuch.

Dies fithrt zu der Frage, warum ein deutscher Arzt judischen Glaubens,
der sicherlich ein komfortables Leben hitte fithren kénnen, warum so je-
mand Deutschland verldsst und solche Risiken eingeht. Ohne medizinische

256



Erinnerungskultur in der Spannung zwischen Volkermord und Kolonialismus

Behandlung zieht er sich selber einen Zahn, was insgesamt funf Tage dauert.
Oftmals wandert Kandt klatschnass durch kalte schlammige Fliisse. Er wird
ausgeraubt, mehrmals attackiert, um nur die offensichtlichsten Risiken zu
benennen. Zudem kostet ihn die Reise sein ganzes Vermogen. Als Motive
kommen eine Reihe von Kandidaten in Frage.

Nostalgie: Wir konnen iiber die Griinde seiner Reise nur spekulieren. Aber
er gibt zumindest Anhaltspunkte in seinem Text. Es ist eine Reise auf der
Suche nach der verlorenen Zeit, ein nostalgischer Versuch, verlorene Zeiten
wieder zu entdecken: Unabhangigkeit, Freiheit, Unmittelbarkeit. Dies sind
alles Elemente einer Gefithlswelt, die im modernen Zivilisationsalltag ver-
deckt und versteckt sind. Es erinnert an den ersten Absatz in Pierre Noras
,Les lieux de mémoire®. Dort schreibt Nora:

»The acceleration of history: let us try to gauge the significance, beyond
metaphor, of this phrase. An increasingly rapid slippage of the present
into a historical past that is gone for good, a general perception that any-
thing and everything may disappear — these indicate a rupture of equi-
librium. The remnants of experience still lived in the warmth of tradition,
in the silence of custom, in the repetition of the ancestral, have been dis-
placed under the pressure of a fundamentally historical sensibility” (Nora
1989: 7)

Kandt reist zu Orten, aber eigentlich macht er eine Zeitreise in die europa-
ische Vergangenheit. Er nennt sein Unterfangen eine ,empfindsame Reise’
und lasst sich einfangen vom ,Afrikanischen Zauber® (S.17) und der ,stillen
GroBle der afrikanischen Landschaft® (S. 14). Er versucht sensibel zu sein und
lasst seine Sinne stimulieren. Er versucht Eindriicke aus einem Teil der Welt
zu erhalten, die schon bald von der Modernisierung zerstért werden wird.
Sie wird Landschaften zerstoren, Lebensformen, Gewohnheiten, Traditionen.
sWie gut ist es dir gegangen, dass Du noch das alte Afrika gekannt hast, und
die Zeit vor Eisenbahn und Dampfschiff® (S.XVI). Auch in einer imaginier-
ten Unterhaltung mit dem ruandischen Kénig Musinga schreibt er: obwohl
er (der Kénig von Ruanda) wohl weifl um die Bedeutung, die das Eindringen
der roten Ménner fir die Zukunft der Jahrhunderte alten Herrschaft seines
Stammes haben wird“ (S.XVII). Auch an anderer Stelle erinnert er an ,lingst
vergangene Bilder® (S. 248). Was er also gefunden hat war nicht nur die Quel-
le des Nils, sondern Energie und Kraft (,Afrika gab mir alles wieder®, S. 256).

Jenseits der Nostalgie hat Kandts Reise aber auch instrumentelle Zwecke.
Seine Kenntnisse sind auch Herrschaftswissen. ,Denn solange wir nicht iiber

257



Rainer Schmidt

all die Volker, die wir beherrschen, in griindlicher Weise orientiert sind ...
tappen wir im Dunkeln (S. 182).

Ethnographie: In Ansatzen betreibt Kandt auch ethnographische Forschung.
Es fallt in den Bereich der sogenannten ,Rettungs-Ethnographie®. Wir miis-
sen den Gegenstand studieren, bevor er durch westlichen Einfluss verzerrt
und schlieBlich zerstort wird. (,Studieren, bevor es vom Einfluss abendlan-
discher Kultur veriandert wird®, S.203). Die kolonialen Akteure waren sich
der Folgen bewusst, die ihr Eingreifen zeitigen wiirden. Das urspriingliche
Afrika wiirde unter den massiven Eingriffen kultureller und technischer Na-
tur pulverisiert. Aus diesem Grund miisse man so viel Wissen wie moglich
iber die der Zerstorung preisgegebenen Kulturen retten. Das Wissen um die
zerstorerische Kraft der Modernisierung in Gestalt der Kolonialisierung war
so prisent, dass die Rettungs-Ethnographie der einzige Weg schien, um das
alte Afrika zumindest in den schriftlichen Quellen zu erhalten.

,lch habe die Erfahrung gemacht, wie schwer es auf fliichtigem Durch-
marsch ist, ethnographische Gegenstinde zu sammeln® (S.46). Diese Epi-
sode erwahnt er, als er versucht, einem alten Mann einen Schild abzukaufen.
Auch, so schreibt er, Berge von wertvollen Gegenstidnden konnten den alten
Mann nicht zum Verkauf motivieren (S.46). Aber an anderer Stelle schreibt
er: ,Ich hoffe aber, dass mir dadurch, dass ich lange Zeit an einem Ort sitzen
werde, gelingen wird, etwas Ordentliches zusammen zu bringen, ohne die
Verfugungsrechte der Eingeborenen zu schmélern® (S. 46).

Kolonialismus und Erinnerungskultur

Die Diskussion des Kolonialismus am Beispiel Richard Kandts in Ruanda
sollte zeigen, was Osterhammel mit kolossaler Uneindeutigkeit bezeichnet.
Gleiches konnte man an dem Proto-Soziologen Jan Czekanowski aufzeigen,
der auf der einen Seite Anhinger der Rasseforschung war, gleichzeitig aber
der fir Ruanda so fatalen Hamiten-These klare Argumente auf Grundlage
seiner Forschung entgegensetzte. Die Hamiten-These war ein wichtiges Ele-
ment in der Volkermord-Ideologie. Diese besagte im Kern, dass die Hutu die
angestammte Volks-Gruppe in Ruanda war und die Tutsi erst spiter ein-
gewandert seien. Daraus wurde die Vertreibungs- und Vernichtungspolitik
abgeleitet, nach der die Hutu das Recht hétten, die Tutsi (wieder) aus dem
Land zu vertreiben.

In Ruanda, der Lage in Deutschland gar nicht so unvertraut, geht es

258



Erinnerungskultur in der Spannung zwischen Volkermord und Kolonialismus

auch 30 Jahre nach dem Volkermord noch immer darum, der Ambivalenz
oder Uneindeutigkeit des Ereignisses keinen Raum zu geben. Der Volker-
mord war eben kein Ereignis kolossaler Uneindeutigkeit, um den Begriff aus
der Kolonialismus-Forschung noch einmal aufzugreifen. Ebenso haben wir
uns in Deutschland jede Relativierung oder unangemessene Inbeziehung-
Setzung verboten. Die moralische und politische Einschatzung des Volker-
mords in Ruanda und der Shoah in Deutschland sind beide eindeutig und
nicht ambivalent. Dies fithrt zu Spannungen mit der Geschichtsschreibung
und ihrem Interesse an méglichst préziser Auslotung von Ursachen und Pha-
nomenen. In Ruanda fithrt das dazu, dass jede Uneindeutigkeit aus dem Ko-
lonialismus herausgelassen werden muss. Der Kolonialismus — vor allem die
Zeit belgischen Einflusses — erscheint als zwingend notwendiger Baustein
auf dem Weg in den Vélkermord. Dies hat vor allem eine wichtige Funktion
fur die heutige nationale Einheitsbildung. Die inneren Spannungen in Ruan-
da — auch in vorkolonialer Zeit — werden dadurch unsichtbar gemacht und
iiberschrieben.

Und in Deutschland besteht die Befiirchtung, dass die Shoah ihre zentrale
Rolle im erinnerungskulturellen Gefiige verlieren konnte. Was folgt denn
genau, wenn neben die Eindeutigkeit der Shoah die Uneindeutigkeit des Ko-
lonialismus tritt? Gerdt dann womdoglich die Shoah auch in diesen Sog der
Uneindeutigkeit, und welche Folgen hat das? Wer das Eindeutigkeits-Gebot
von der kolonialen Seite her aufziumt, landet ebenso in einer Zwickmiihle.
Der Zusammenhang, der speziell von Jirgen Zimmerer zwischen dem Voél-
kermord an den Herero und Nama im damaligen Deutsch-Siidwest-Afrika
und der Shoah gezogen wurde, zielt darauf ab, zumindest Elemente des Ko-
lonialismus aus der Uneindeutigkeit herauszulosen (Perraudin & Zimmerer
2011; Zimmerer 2011; ders. 2013). Dies ist auf Kritik gestoflen. Deren Kern
scheint zu sein, dass Zimmerer eine direkte Verbindungslinie zwischen dem
Volkermord im heutigen Namibia und der Shoah zieht. Dies, so die Kriti-
ker, lasst aber aufler Betracht, dass in anderen Kolonialgebieten, man denke
nur an den Kongo, vergleichbare Gewaltverbrechen begangen wurden, die
aber nicht im Mutterland zu dhnlichen Gewaltexzessen gefithrt haben wie
in Deutschland. Hier ist es also der Versuch, die Eindeutigkeit der Shoah auf
Elemente des Kolonialismus zu iibertragen, der zwar nicht scheitern muss,
aber zumindest scharfe Kritik auf sich zieht (Gerwarth & Malinowski 2007).

Ist der Holocaust das Menschheitsverbrechen schlechthin, oder lassen
sich andere Gewaltverbrechen wie die stalinistische Gewaltherrschaft, der
Volkermord an den Tutsi in Ruanda oder z.B. der Mord an den Bosniern in
Srebrenica mit dem Holocaust vergleichen? Es ist der Streit um die Singulari-
tit des Holocaust (Margalit & Motzkin 1996; Biesler 2024). Interessanterweise

259



Rainer Schmidt

hat sich die Einschétzung dessen, was links und rechts im politischen Sin-
ne ist, in den Geschichtswissenschaften am Beispiel der Einzigartigkeit des
Holocaust um 180 Grad gewendet. Zimmerers heutige Position entspricht
im weiteren Sinne der aktuellen Tendenz, den Holocaust globalgeschichtlich
und postkolonial gewendet einzuordnen. Damit wird die Einzigartigkeit des
Holocaust allerdings in Frage gestellt und seine Gewaltformigkeit mit ande-
ren Gewaltexzessen in Bezug gesetzt. Dies galt lange als Tabu oder als Erken-
nungsmerkmal rechter Geschichtsschreibung. Der erste Historikerstreit in
den 1980er Jahren mit Ernst Nolte und Jirgen Habermas als Hauptprotago-
nisten entbrannte noch an der These Noltes, dass die Konzentrationslager
der Nationalsozialisten eine Antwort auf die Gulags des sowjetischen Re-
gimes seien. Schaut man also auf die These der Einzigartigkeit oder der Pra-
zedenzlosigkeit, so wurde diese in den 1980er Jahren in West-Deutschland
von rechts in Frage gestellt. Heute ist es eher der links-codierte Postkolonia-
lismus, der diese Position vertritt. Ubertrieben formuliert schrumpft in dieser
Perspektive der Holocaust zu einem innereuropaischen Kolonialverbrechen,
quasi zur Ost-Kolonisierung, die als Grundlage der Shoah gilt. Beispielhaft
fur die neue Einordnung und den von auflen als fragwiirdig empfundenen
Sonderweg sind die Arbeiten von Dirk Moses, einem australischen Histori-
ker (Moses 2008). Fir ihn ist — der Position Zimmerers nicht unghnlich - der
verbindliche Kontext, in den die Shoah einzuordnen ist, kolonialer Natur.
Der Holocaust ist dann eine besonders dramatische und brutale Form im-
perialer Ausdehnung und Gewaltausiibung. Damit wére die Austibung von
Gewalt des ,Weilen Mannes® in imperialer/kolonialer Gestalt praktisch das
iiber Jahrhunderte weit verbreitete Muster, in dem sich rassistisch codierte
Dominanzmuster eingespielt haben, die sich an unterschiedlichen Stellen
Bahn brechen. Dies kann dann in Deutsch-Stidwest-Afrika zum Vélkermord
an den Herero und Nama, im Siiden Afrikas zur Apartheid oder im National-
sozialismus zum Vélkermord an den europaischen Juden fithren. Der gro-
B3ere Kontext wirde dann nicht mehr aus der deutschen Geschichte, sondern
mindestens aus der europiischen, wenn nicht sogar der Globalgeschichte
abgeleitet werden missen.

Kolonialismus und die Riickgabe von human remains nach Ruanda

Die deutsche Erinnerungskultur ist in jiingerer Zeit von zwei Seiten in neue
Beziige gesetzt worden. Der Trend zur Globalgeschichte hat die deutsche Ge-
schichte in neue Verhéltnisse zu anderen Gewalterfahrungen gesetzt. Gleich-

260



Erinnerungskultur in der Spannung zwischen Volkermord und Kolonialismus

zeitig hat der Postkolonialismus die westliche Sichtweise sowohl moralisch
als auch historisch in neues Licht geriickt. Dabei sind vor allem die Gewalt-
exzesse des Kolonialismus ins Zentrum der Aufmerksamkeit geraten. Dies
betrifft vor allem die Gewalt gegeniiber den Herero und Nama, die vom Deut-
schen Bundestag als Volkermord anerkannt wurde. Aber auch die Gewalt
deutscher Kolonialbesatzung im Zusammenhang mit dem Maji-Maji-Auf-
stand in Deutsch-Ostafrika wird in diesem Zusammenhang genannt. Das
heutige Ruanda gehorte zwar zu Deutsch-Ostafrika, ist aber von vergleichba-
ren Gewaltexzessen wihrend der deutschen Kolonialverwaltung verschont
geblieben. Auch aus diesem Grund hat sich die deutsche Kolonialgeschichte
nicht in die Erinnerung der ruandischen Bevoélkerung eingebrannt. Dennoch
gibt es Belege fiir das, was gelegentlich als strukturelle oder epistemische Ge-
walt bezeichnet wird. Deutsche Kolonialexpeditionen haben im Auftrag der
+Wissenschaft® Material gesammelt. Im Zuge der sogenannten Mecklenburg-
Expedition sind in etwa 900 Schédel und einige wenige komplette Skelette
aus Ruanda nach Deutschland verbracht worden. Es handelte sich um Grab-
raub im grofien Stil. Einige der Schidel waren schon Jahrhunderte alt und
stammten z. T. von Exekutionen aus der Zeit der ruandischen Konige. Andere
Schéidel waren jiingeren Datums und wurden vereinzelt von Kindern gegen
geringe Entlohnung gesammelt. Fiir einige dieser Aktionen wurden auch die
sogenannten ,Weiflen Viter” (Missionare) mit eingebunden. Sie wussten, wo
Ruander ihre Toten hinbrachten, die oft nicht beerdigt, sondern in nahegele-
genen Stimpfen, Wialdchen oder Hohlen vulkanischen Ursprungs abgelegt
wurden.

Es erscheint in diesem Zusammenhang berechtigt von epistemischer
oder struktureller Gewalt zu sprechen, weil in einem Deutungsparadigma
des Rassismus die Uberlegenheit der ,Weiflen“ belegt werden sollte. Dass
auch ernsthafte wissenschaftliche Zielstellungen in den Blick kamen, soll
hier nicht unterschlagen werden. Man hatte auch im Auge, dass sich wo-
moglich durch Vermessung und Untersuchung von Schideln etwas tiber den
Ursprung und die Evolution der Menschheit in Erfahrung bringen lasse. Dies
ist jedoch eine Zielstellung, die sich zunehmend als irrig erwies und nicht
weiter verfolgt wurde. Allerdings bleibt es dennoch offensichtlich, dass sich
die Gewaltverhéltnisse in Ruanda und Namibia doch massiv von einander
unterschieden haben.

261



Rainer Schmidt

Zusammenfassung

In der deutschen aktuellen Debatte nimmt die Beschaftigung mit dem Kolo-
nialismus eine zunehmend wachsende, aber noch untergeordnete Rolle ein.
Noch gilt es, dass das deutsche nationale Selbstverstdndnis der letzten Jahr-
zehnte von der selbstkritischen Auseinandersetzung mit dem Holocaust ge-
tragen wird. Denn hier handelt es sich ja um Diskurse, die schon seit langem
den Raum der im engeren Sinne geschichtswissenschaftlichen Forschung
verlassen haben und zu identitétspolitischen Debatten geworden sind, in de-
nen die Nation ihr Bild von sich diskutiert. Mit wachsender Nervositat wird
deshalb auf wachsende antisemitische Tendenzen und vor allem an Einfluss
gewinnenden Rechtspopulismus geschaut. Denn von dort wird das Deutsch-
land-Bild der letzten Jahrzehnte massiv unterlaufen. Deutschland definiert
sich als diejenige Nation, die aus den Gewaltverbrechen des 20. Jahrhunderts
ihre Lehren gezogen hat. Auch aus wissenschaftlicher Perspektive wird, wie
wir oben gesehen haben, das Alleinstellungsmerkmal des Holocaust in Frage
gestellt, aus z.T. sehr unterschiedlichen Blickrichtungen und Motiven her-
aus. In diesem Zusammenhang mag zwar durch globalgeschichtliche und
postkoloniale Perspektiven die Einzigartigkeit des Holocaust in Frage gestellt
werden. Aber dennoch leidet darunter nicht der klare, zu eindeutigen mora-
lischen Urteilen kommende Blick. Der Holocaust ist eben kein ambivalentes
Ereignis, das aus unterschiedlichen Blickwinkeln betrachtet werden kann.
Erst die Neu-Perspektivierung des Holocaust in einem umfassenden Kolo-
nialismus-Paradigma bringt neue Herausforderungen. Denn hier ist es nicht
ein von der politischen Rechten getragener Angriff auf das Selbstverstand-
nis der Nation, sondern aus einem globalgeschichtlich-postkolonial getra-
genen Blick. Der Grundgedanke ist, dass sich Gewaltverhiltnisse innerhalb
von ungleichen globalen Machtverhaltnissen imperialer Pragung einrich-
ten. Von diesen imperialen Verhéltnissen werden rassistische Bilder weifler
Uberlegenheit (white supremacy) getragen. Und diese dienen dann als Legi-
timations-Ideologie fir Gewalt bis hin zu Vertreibungs- und Ausrottungs-
phantasien. In diesem neuen Deutungs-Paradigma steht dann der Holocaust
neben anderen Gewaltexzessen. Diese erlauben keine ambivalenten morali-
schen Stellungnahmen, will man nicht die Wiirde der Opfer und ihrer Nach-
kommen beschéddigen. Die Einordnung in das Kolonialismus-Paradigma als
ibergeordnete Rahmen-Erzéhlung er6ffnet aber eben eine solche Uneindeu-
tigkeit. Aus dem von Jirgen Osterhammel betonten Phénomen ,kolossaler
Uneindeutigkeit” wird dann plotzlich etwas schlichtweg Eindeutiges. Sieht
man den Kolonialismus als Vorbereitung des Genozids, das sollte das Beispiel

262



Erinnerungskultur in der Spannung zwischen Volkermord und Kolonialismus

Ruanda zeigen, muss man jenen erst seiner Uneindeutigkeit berauben. Auch
hier zahlt man einen hohen Preis.

Literaturverzeichnis

Assmann, Aleida (2006): Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinnerungskultur
und Geschichtspolitik. Minchen: Beck.

Bérfuss, Lukas (2000): Hundert Tage. Gottingen: Wallstein.

Biesler, Jorg (2024): Holocaust und Kolonialismus. Warum es einen neuen Histori-
kerstreit gibt, https://www.deutschlandfunk.de/holocaust-und-kolonialismus-
warum-es-einen-neuen-historikerstreit-gibt-dlf-93937222-100.html

Bloxham, Donald und A. Dirk Moses (2010): The Oxford Handbook of Genocide
Studies. Oxford University Press.

Clark, Phil (2010): The Gacaca Courts, Post-Genocide Justice and Reconciliation in
Rwanda: Justice without Lawyers. Cambridge: CUP.

Dallaire, Romeo (2003): Shake Hands with the Devil. Toronto: Arrow Books.

Des Forges, Alison (1999): Leave None to tell the Story. Genocide in Rwanda. New
York u.a.: Human Rights Watch.

Gerwarth, Robert und Stephan Malinowski (2007): Der Holocaust als ,kolonialer
Genozid‘?. Européische Kolonialgewalt und nationalsozialistischer Vernich-
tungskrieg, in: Geschichte und Gesellschaft 33 (2007), 439-466.

Gourevitch, Philip (1999): We wish to inform you that tomorrow we will be killed with
our families. New York: Picador Classics.

Hankel, Gerd (2016): Leben und Neuaufbau nach dem Vélkermord. Springer: zu
Klampen.

Kandt, Richard (1991) Caput Nili. Eine empfindsame Reise zu den Quellen des Nils.
Nachdruck der 6. Aufl. Berlin: Inktank.

Margalit, Avishai und Gabriel Motzkin: The Uniqueness of the Holocaust, in: Philos-
ophy & Public Affairs, No.1 (Winter, 1996), S. 65-83.

Moses, A. Dirk (Hrsg.) (2008): Empire, Colony, Genocide. Conquest, Occupation, and
Subaltern Resistance in World History. New York/Oxford: Berghahn.

Nora, Pierre (1989): Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire, in: Repre-
sentations No. 26, S.7-24.

Osterhammel, Jiirgen, und J. Jansen (2012): Kolonialismus. 7. Aufl. Minchen:
Beck.

Perraudin, Michel/Jirgen Zimmerer (Hrsg.) (2011): German Colonialism and Na-
tional Identity. London/New York: Routledge 2011.

263


https://www.deutschlandfunk.de/holocaust-und-kolonialismus-warum-es-einen-neuen-historikerstreit-gibt-dlf-93937222-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/holocaust-und-kolonialismus-warum-es-einen-neuen-historikerstreit-gibt-dlf-93937222-100.html

Rainer Schmidt

Zimmerer, Jurgen (2011): Von Windhuk nach Auschwitz? Beitrdge zum Verhdltnis
von Kolonialismus und Holocaust. Miinster: Lit.
Zimmerer, Jirgen (2013): Kein Platz an der Sonne. Erinnerungsorte der deutschen Ko-

lonialgeschichte. Frankfurt a. M. u.a: Campus.

264





