
337

Jonas Brand

Erinnerungskultur im Spannungsfeld Gaza
Ein Bericht über den Vortrag Gaza in Palästina. 
6000 Jahre Kulturgeschichte und materielles 
Kulturerbe

Tatreez-Tatoo von Dahlan (@inkdalhan)

Published in: Detlev Quintern (Hrsg./Ed.), Türkisch-Deutsche Perspektiven / Türk-Alman 
Bakış Açıları, 2/2025. DOI: https://doi.org/10.60501/tdp.2025.2.110538

https://doi.org/10.60501/tdp.2025.2.110538


Jonas Brand

338

1. Einleitung

„Kritisches Denken (…) verlangt heute Parteinahme für die 
Residuen der Freiheit, für Tendenzen zur realen Humani-

tät, selbst wenn sie angesichts des großen historischen Zu-
ges ohnmächtig scheinen“ (Adorno/Horkheimer 1986, IX)

„Mehr als 2,1 Millionen Menschen sitzen erneut fest, wer-
den bombardiert und müssen hungern, während sich an den 

Grenzübergängen Vorräte an Nahrungsmitteln, Medika-
menten, Treibstoff und Hilfsgüter stapeln“ (SZ, 2025).

Gaza. In seiner langen, über Epochen und Kulturen reichende Geschichte 
spiegelt sich der Reichtum in seinem materiellen sowie immateriellen Kul-
turerbe. In diesem Papier wird ein Blick auf Erinnerung geworfen, die ge-
genwärtig in Gaza neuen Herausforderungen begegnet. Dabei wird zunächst 
über den Vortrag von Prof. Dr. Quintern berichtet, der unter dem Titel „Gaza 
in Palästina: 6000 Jahre Kulturgeschichte und materielles Kulturerbe“ gehal-
ten wurde. Anschließend wird der Begriff Erinnerungskultur mit Rückgriff 
auf Assmann und Erll aufgegriffen, um abschließend ein Beispiel von prak-
tizierter Erinnerungskultur in Relation zu Gaza in Palästina aufzugreifen.

2. Gaza in Palästina

Gaza in Palästina: 6000 Jahre Kulturgeschichte und materielles Kulturerbe. Un-
ter diesem Titel wurde am 29. November 2023 an der Türkisch-Deutschen 
Universität ein Vortrag von Prof. Dr. Quintern gehalten. In diesem Vortrag 
informierte er über eine Zeitspanne von 6000 Jahren und die darin enthalte-
ne soziale, kulturelle, wirtschaftliche, sowie religiöse Bedeutung der Region, 
welche gegenwärtig unter einem gänzlich anderen Licht steht.

Die Vielzahl an auf‌findbaren Artefakten und Dokumenten, die Aufschlüs-
se über die Geschichte von Gaza geben, reichen von textlichen Erwähnungen 
zu frühen kartographischen, als auch mosaikartigen Darstellungen.

Die Hafenstadt war am Endpunkt der Fernhandelswege Horus Weg, Sei-
den- und Weihrauchstraße und geprägt von einem regen Handel, der über 
Waren hinausging, und ebenso den Austausch von verschiedenen Glaubens-
wegen, Philosophien und Wissen mit sich brachte. Die Zeichnung dieser Zeit 
ist auch anhand einer Vielzahl von Moscheen und Kirchen ablesbar, wobei 



Erinnerungskultur im Spannungsfeld Gaza

339

die Porphyrios-Kirche, das Hilarionkloster, die Sayed al-Hashim Moschee, 
sowie die Umar Al-Khattab Moschee, hervorzuheben sind.

Quintern beschreibt in dem Vortrag, wie eine gelebten Toleranzkultur, 
die Verschiedenheit ermöglicht hat, in ihr Antonym umschlägt. Dafür führt 
er den Begriff „Imperiozän“ ein. Dieser beschreibt den „imperialen und fort-
schreitend destruktiven Eingriff in das feine Gefüge und Zusammenspiel von 
Gesellschaften, Menschen, Natur und Kosmos“ (Quintern 2023, 20). Dabei 
wird Fremdherrschaft als ein Einbruch in der Geschichte der Menschheit be-
griffen, welcher die Geschichte folglich in eine Vor-Imperiale und Imperiale 
Epoche einteilt.

Die Vor-Imperiale Zeit wird dabei mit der Philosophie der Ma’at um-
fasst. Der „Einklang allen Lebens in der Natur“ (Quintern 2024) wird dabei 
als Sinnhorizont verstanden, vor dessen Hintergrund der Mensch sein Leben 
entfaltet. Doch laut dem Vortrag bricht diese Idee mit Aristoteles und der 
„Hierarchisierung des Lebens“. Diese Hierarchisierung des Lebens soll be-
messen, „wieweit sich im Einzelnen das vernünftige Ganze widerspiegelt. In 
diesem Sinne steht der Mensch über dem Tier, der Grieche über dem Barba-
ren, der Mann über der Frau“ (Waldenfels 2005, 17).

Daraufhin beginnt das Zeitalter des Imperiozäns, welches sich durch 
ebendiese Hierarchisierung des Lebens legitimiert und im Mythos von Troja 
eine Projektionsfläche besitzt. Sie basiert auf der Herrschaftsform, die sich 
durch Gewaltherrschaft durchsetzt und besitzt bis in die Gegenwart an 
Wirkmächtigkeit.

Dem Vortrag folgend ist er „für alle imperialistischen Mächte, in Folge 
von Alexander dem Großen, zentral“ (Quintern 2024). Um dieser Gewalt ent-
gegenzutreten, beschreibt er eine kulturelle Epochen übergreifende Fabel der 
Gerechtigkeit. Den Fabeln, zwar durch die Epochen von verschiedenen Tie-
ren gekennzeichnet, doch stets ist ihnen gemeinsam, dass die Tiere sich ge-
genseitig helfen, um dem Jäger Mensch zu entfliehen. Quintern begreift diese 
Fabeln als Widerstandskultur, die nicht besiegbar ist und in seiner Vielfalt 
wie ein Mosaik zusammengesetzt ist. Die Aussage ist klar: „Die Völker in ih-
rer Pluralität halten zusammen, stehen zusammen. Und jegliche Fremdherr-
schaft ist einem solchen Widerstand unterlegen.“ (Quintern 2024).



Jonas Brand

340

3. Erinnerungskultur

Als nächstes wird der Begriff Erinnerungskultur anhand der Theoretiker Erll 
und Assmann betrachtet.

Zunächst ist festzuhalten, dass der Begriff in Assoziation zu verschiede-
nen weiteren Begriffen steht. Dabei ist „Erinnern als ein Prozess, Erinnerung 
als dessen Ergebnis und Gedächtnis als eine Fähigkeit“ (Erll 2011, 7) defi-
niert. Darüber hinaus ist dem Prozess Erinnern stets ein „Gegenwartsbezug“ 
inhärent, und stellt dabei einen „konstruktive[n] Charakter“ (7) dessen dar. 
Des Weiteren ist hervorzuheben, dass Erinnerungen „subjektive, hochgradig 
selektive (…) Rekonstruktionen“ (7) sind und sich als ein „in der Gegenwart 
vollziehende Operation des Zusammenstellens (…) verfügbarer Daten“ (7) 
darstellt.

Die Auseinandersetzung mit der Vergangenheit ist also eine aus der Ge-
genwart erfolgende Einandersetzung von Information, die im Zusammen-
spiel von verfügbaren Daten über die Vergangenheit und projizierten Wahr-
nehmungsweise und -interessen der Gegenwart zusammengesetzt werden. 
Denn Geschehnisse der Gegenwart erzeugen Wahrnehmungsverschiebun-
gen der Vergangenheit. Somit ist, dem Titel des Buches von Nerdinger fol-
gend, jede „Konstruktion der Geschichte“ eine „Geschichte der Rekonstruk-
tion“ (2010).

Entscheidend in diesem Zusammenhang ist, dass der „total recall“ (Erll 
2011, 7), also die vollständige Erinnerung der Vergangenheit, eine Unmög-
lichkeit ist. Somit sind „Erinnern und Vergessen [] zwei Seiten (…) desselben 
Phänomens“ (7). Es braucht also eine Rekonstruktion der Konstruktion Ver-
gangenheit, um die geschaffene Konstruktion Vergangenheit nachzuvollzie-
hen und anhand der Gegenwart neu rekonstruieren zu können. Denn „Er-
innerungen [sind] kleine Inseln in einem Meer von Vergessen“ (8), wobei 
bei der „Verarbeitung [von] Wirklichkeitserfahrung Vergessen die Regel, Er-
innern die Ausnahme“ (8) ist.

Somit stellt sich die Frage nicht nur nach dem Warum des Erinnerns, son-
dern auch das Warum des Vergessens. WER, WARUM, WAS und WIE etwas 
zum Vergessen bringen möchte, als auch die Gegenfrage: WER, WARUM, 
WAS und WIE etwas zum Erinnern bringen möchte sind entscheidende 
Fragen.

„Wenn sich die Wirklichkeit um einen herum wandelt, dann liegt nichts 
näher, als dass alles das in Vergessenheit gerät, was in der früheren Wirk-
lichkeit Geltung hatte“ (Assmann 2007, 224). Dabei stellt das materielle kul-
turellen Erbe eine besondere Funktion dar. Als Materialisierung stellt es ei-
nen Gegenstand dar, welcher eine Auseinandersetzung durch seine Präsenz 



Erinnerungskultur im Spannungsfeld Gaza

341

evoziert. Die Zerstörung des materiellen Erbes stellt den Versuch einer Aus-
löschung eben dieser Evokation dar.

In diesem Kontext benennt Assmann Erinnerungskultur normativ als 
„soziale Verpflichtung“ (30), welche sich an eine jede Gruppe um die Frage 
„Was dürfen wir nicht vergessen ?“ (30) zentriert. Assmann betont die ge-
meinschaftsstiftende Funktion von Erinnerungskultur, und wird damit als 
elementarer Bestandteil von (Gruppen-)Identitätskonstitution benannt.

Um das Ergebnis Erinnerung erhalten zu können braucht es die Fähigkeit 
Gedächtnis. Nach Halbwachs ist dieses an soziale Bedingungen geknüpft. 
Das „Gedächtnis wächst dem Menschen erst im Prozeß seiner Sozialisation 
zu“. Es braucht also eine Relation, zu dem das Gedächtnis wachsen kann (35).

„Individuell im strengen Sinne sind nur die Empfindungen, nicht die Er-
innerungen“ (37), weil das Gedächtnis „immer schon ein soziales Phänomen 
ist“, welches sich in der Kommunikation „lebt und erhält“ (37). Gegenwärtige 
Kommunikation über das, das erinnert werden soll, ist also dafür entschei-
dend, dass die Fähigkeit Gedächtnis ein Ergebnis Erinnerung erzeugen kann.

Dem Folgend sind Erinnerungsfiguren entscheidende Phänomene, die 
eine Erinnerung ermöglichen. Diese „sind gleichzeitig Modelle, Beispiele und 
eine Art Lehrstücke“ (40). Denn „so abstrakt es beim Denken zugehen mag, 
so konkret verfährt die Erinnerung. Ideen müssen versinnlicht werden, be-
vor sie als Gegenstände ins Gedächtnis Einlaß finden können“ (37). Begriff 
und Bild, also Signifikat und Signifikant verschmelzen dabei unauflöslich, 
und wird dabei zu einem „Element des Ideensystems der Gesellschaft“ (38). 
Jede Gruppe braucht somit „Symbole ihrer Identität und Anhaltspunkte ihrer 
Erinnerung“ (39). Deswegen ist Landnahme und Zerstörung von kulturellen 
Erinnerungsorten und -figuren wirkmächtig. Es zerstört einen Teil der Iden-
tität, weil sie die gegenwärtige Kommunikation über die Erinnerung konkret 
beeinträchtigt. „Durch Erinnerung wird Geschichte zum Mythos. Dadurch 
wird sie nicht unwirklich, sondern im Gegenteil erst Wirklichkeit im Sinne 
einer fortdauernden normativen und formativen Kraft“ (52). Und wenn die 
Orte und Figuren der Erinnerung zerstört werden, dann werden sie insofern 
unwirklich, als dass ihre zuvor fortdauernde normative und formative Kraft 
entkräftet wird.

Erinnerung braucht also Träger der Erinnerung. Tatreez, welches im an-
schließenden Kapitel betrachtet wird, stellt einen ebensolchen Träger dar.



Jonas Brand

342

4. Tatreez

Die kulturelle Praxis Tatreez ist eine traditionelle palästinensische Stickerei, 
hauptsächlich von Frauen praktiziert, die 2021 von der UNESCO zum imma-
teriellen Kulturerbe erklärt wurde. Die UNESCO schreibt über Tatreez auf 
ihrer Website: „the art of Embroidery in Palestine, Practices, Skills, Knowl-
edge and Rituals“ (2022).

Doch die Bedeutung dieser Praxis hat sich im Laufe der Zeit gewandelt. 
„Preceding 1948, tatreez motifs mainly represented women’s wealth status, 
marriage status, and geographic origin“ (Khurana 2024, 15), aber „after 1948 
(…) the meaning of tatreez [changed]“ (15). Unter Anderem aufgrund des 
Verbots die Palästinensische Flagge in der Öffentlichkeit zu zeigen, wandelte 
sich die Symbolik und wurde zum Zeichen des Widerstands (15).

Laut Hesse ist „the importance of continuing the traditional practice of 
embroidery in order to create connections with Palestinian culture and Pal-
estine as a homeland in the diaspora“ (Hesse 2024, 1537), weil es ein „symbol 
[…] of (…) resistance“ (1537) darstellt. Tatreez „establishes a connection with 
the past but (…) equally functions as a conscious forward-looking approach 
to engage with Palestine culture“ (1537). Laut Khurana „contributes [Tatreez] 
to the process of storytelling and preserving memory to resist the active dis-
possession and erasure of Palestinian land, culture, and identity“ (14). Laut 
Sheets gibt es dabei drei unterschiedliche Konsequenzen der Erinnerung. Zu-
nächst gibt es die „Reappropriation of a traumatic familial memory into a 
personal narrative of survivance“. Darüber hinaus gibt es die „experience of 
‚missing out‘ in diaspora“, wodurch der „believe their lives not only could, 
but should be, had they remained in Palestine“ verkörpert wird. Und zuletzt 
soll eine Desillusionierung vom „grief-induced nostalgic gaze“ entstehen.

Es stellt also ein Medium dar, durch welches „they communicate the grief 
inherited from previous generations“ (17). Die gegenwärtige Situation „epha-
sise the need for adapting tatreez to the twenty-first century“ (17). Das nach-
folgende Beispiel stellt eine ebensolche Adaption in das 21. Jahrhundert dar.

5. Beispiel: Tattoo als Erinnerungsform

Tattoos als soziales Phänomen können laut Sundberg und Kjellman als „doc-
ument, bound to an individual, reflecting his/her life and a given social and 
cultural context.“ (2018, 18) betrachtet werden. Es fungiert „as an individual’s 



Erinnerungskultur im Spannungsfeld Gaza

343

memory of events and relationships“ (18) und kann dabei helfen Identität zu 
kreieren und zu erhalten.

Der Tattoo-Künstler Dalhan hat ein Projekt ins Leben gerufen, welches 
unter dem Titel „From Culture To Solidarity“ läuft. Dabei übersetzt er Tatreez-
Motive als Tattoo auf die Haut seiner Klienten. Als Inspiration dienen dabei 
die verschiedenen digitalen Archive, die Tatreez Motive gespeichert haben, 
und dabei selbst eine Erinnerungsform darstellen. Dieses Projekt hat er über 
seine Instagram-Seite („inkdalhan“) beworben. Außerdem hat er die Einnah-
men aus dem Projekt an soziale Projekte nach Gaza gespendet.

Im Hinblick auf die Theorien zur Erinnerungskultur lässt sich feststellen, 
dass das Tattoo durch seine relative Dauerhaftigkeit eine Erinnerungsform 
darstellt, welche von fortschreitenden Gegenwartsbezug geprägt ist. Die Re-
lation zwischen Vergangenheit und Gegenwart ist gegeben, solange sein Trä-
ger das Tattoo trägt. So auch die Idee des Tattoo-Artist: „What is the meaning 
of this tattoo ?“ beschreibt er als alltägliche Praxis in Verbindung zu dem so-
zialen Phänomen Tattoo. Dadurch verspricht er sich das Thema „talkable“ zu 
machen. Er begründet sein Engagement damit, dass er infolge der Auswei-
tung des Konflikts 2023 die Ohnmacht nicht aushalten konnte und sich sagte 
„i need to do something“. Er selbst ist Kurde, kommt aus Van und versteht 
sich selbst als „Middle Eastern“. Die Tattoos sollen nach eigener Aussage ein 
„reminder of human rights and cultural values“ sein. Der gegenwärtigen Zer-
störung will dabei damit begegnet werden, dass die Kultur durch die Diszi
plin des Tätowierens erhalten wird.

Welche kommunikative Konstruktion in Relation zum Tattoo letztlich er-
zeugt wird, ist situativ abhängig, doch durch seine Existenz stellt es eine Evo-
kation dar, eine Relationierung zu der palästinensischen Kultur, die nicht von 
der Hand zu weisen ist (bzw. je nachdem an welcher Stelle des Körpers das 
Tattoo in die Haut eingestochen ist). Aber da das Gedächtnis die Erinnerung 
braucht, und die Erinnerung das Erinnern, ist ein Tattoo, welches als Doku-
ment Träger von Erinnerung und Bedeutung ist, und durch die soziale Praxis 
der Kommunikation über die Bedeutung auch einen Gegenstand darstellt, 
der den Prozess Erinnern evoziert, eine spannende Form des Widerstands.

Inwiefern das auf-dem-Körper-tragen einer Erinnerungsfigur als Wider-
standsform aufgefasst werden kann, stellt einen Gegenstand dar, welcher für 
nachfolgende Forschungen furchtbar erscheinen mag.



Jonas Brand

344

Literaturverzeichnis
Assmann, Jan, „Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Iden-

tität in früheren Hochkulturen“. München: Beck Verlag, 2007.
Erll, Astrid, „Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskultur: Eine Einführung“. 

J. B. Metzler, 2011.
Hesse, Isabelle „Embroidering Palestine: Tatreez, cultural resistance, and female la-

bour in Palestinian American graphic narratives. Textual Practice, Vol. 38, No. 10, 
pp. 1537 – ​1560, 2023

Horkheimer, Max; Adorno, Theodor, W., „Dialektik der Aufklärung. Philosphische 
Fragmente“. Frankfurt am Main: Fischer Verlag, 1986.

Khurana, Amita „The Power of Tatreez: Transformations in Politics and Practice 
Post-1948“ Afkar Vol. 6, N. 1, pp. 13 – ​28, 2024.

Landesmuseum Natur und Mensch Oldenburg, „Gaza. Brücke zwischen Kulturen. 
6000 Jahre Geschichte“. Mainz am Rhein: Philipp von Zabern Verlag, 2010

Nerdinger, Winfried „Geschichte der Rekonstruktion, Konstruktion der Geschichte“. 
München: Prestel Verlag, 2010.

Quintern, Detlev, „Inklusive als dekoloniale Erinnerungskultur“ Türkisch-Deutsche 
Perspektiven, 2023.

Quintern, Detlev „Gaza in Palästina: 6000 Jahre Kulturgeschichte und materielles 
Kulturerbe“ https://www.youtube.com/watch?v=J5FcKXGJ5ak, 2024.

Sheets, Kristine, „Embroidered Memories: Postmemorial Nostalgia in Palestinian 
Tatreez“ Emotions and Society, Vol. 6, No. 3, pp. 383 – ​402. Bristol University Press, 
2024.

Sundberg, Kristina; Kjellman, Ulrika, „The Tattoo as a Document“ Journal of Docu-
mentation Vol. 74, N. 1, pp. 18 – ​35, 2028.

SZ „Israel: Hamas-Zentrale in Al-Ahli-Klinik in Gaza angegriffen“ https://www.
sueddeutsche.de/politik/nahost-liveblog-news-israel-gazastreifen-hamas-al-ahli-
klinik-angegriffen-li.3232579. 2025.

UNESCO „The art of embroidery in Palestine, practices, skills, knowledge and rit-
uals“ https://www.unesco.org/en/fieldoffice/ramallah/palestinian-embroidery, 
2022.

https://www.youtube.com/watch?v=J5FcKXGJ5ak
https://www.sueddeutsche.de/politik/nahost-liveblog-news-israel-gazastreifen-hamas-al-ahli-klinik-angegriffen-li.3232579
https://www.sueddeutsche.de/politik/nahost-liveblog-news-israel-gazastreifen-hamas-al-ahli-klinik-angegriffen-li.3232579
https://www.sueddeutsche.de/politik/nahost-liveblog-news-israel-gazastreifen-hamas-al-ahli-klinik-angegriffen-li.3232579
https://www.unesco.org/en/fieldoffice/ramallah/palestinian-embroidery



