
104 ALTMANN

Das fruheste Vorkommen der Juden in Deutschland; 

Juden ini romischen Trier.

Von Dr. Adolf Altmann, Oberrabbiner in Trier.

(Mit 8 Abbildungen.)

Die Diaspora der Juden in den Landern des romischen Imperiums war bekanntlich 

schon fruhzeitig eine sehr ausgebreitete. Im Orient und in den bstlichen romischen Pro- 

vinzen, vor allem in Kleinasien, Agypten, Griechenland und allen sonstigen hellenistischen 

Kulturgebieten sind Juden schon Jahrhunderte vor der christlichen Zeit nachweisbar1. Im 

Westen erscheinen sie, wenn auch mehr sporadisch, auch schon in dem Jahrhundert vor 

der christlichen Ara. Nicht zu reden vom ersten und zweiten christlichen Jahrhundert, 

in dem ihre Anwesenheit z. B. in Rom bereits in grower Anzahl verburgt ist2. Im ubrigen 

Italien ist ihre Ansassigkeit wohl erst in der spateren Kaiserzeit nachweisbar, aber sie 

wird auch da mit nicht minder groBer Sicherheit schon fruher angenommen3. Soll es 

doch nach Strabo schon im ersten Jahrhundert kaum einen Ort der damaligen Welt 

gegeben haben, in dem nicht auch Juden anzutreffen gewesen waren4. Nach Josephus 

soll Konig Agrippa vor Ausbruch des judischen Krieges den Judaern in einer Ansprache 

crzahlt haben, daB es kein Volk auf Erden gabe, unter dem sich nicht auch eine Anzahl 

Juden befanden5. Ahnlich soll er sich auch in einem Brief an Caligula uber den Umfang 

der judischen Diaspora geauBert haben6. In gleicher Weise schildert auch die Apostel- 

geschichte die uber alle Lander weithin verbreitete Judenansassigkeit7. Besonders schien 

sich in der Kaiserzeit das alte Orakel der Sibylle zu erfullen, wonach jedes Land und 

Meer vom judischen Volke angefullt sein werde8. Sind doch mehr oder minder starke 

Spuren, die die Ansiedlung von Juden in der Kaiserzeit zum mindesten vermuten lassen, 

in fast allen europaischen Landern zutage getreten, so insbesondere in Norikum, Pan- 

nonien, den verschiedensten Donaugebieten, an den nordlichen Ufern des Schwarzen 

Meeres und in anderen Gegenden und Orten mehr9. Auch in Gallien und Germanien wollte 

man wie in Spanien schon so fruhzeitig Juden ansassig wissen. Schon Agrippa scheint 

in seiner erwahnten Ansprache Juden daselbst im Auge gehabt zu haben, denn er 

schilderte in ihr Volk und Gebiet der Germanen, nennt dabei den Rhein, an dessen Grenze 

sie sich stolen, und ruft den Juden zu, ob sie sich denn reicher als die Gallier, tapferer 

als die Germanen und kluger als die Griechen dunkten10. Das talmudische Schrifttum 

weist ebenfalls manche Andeutungen daruber auf. So weiB der Midrasch von einem 

Exulanten aus Spanien zu erzahlen, der zur Zeit des Tempels eine Opferspende nach 

Jerusalem brachte". Rabbi Meir (um die Mitte des zweiten Jahrhunderts) erklart den

1 I Makkab. 15, 16—24, Schurer, Geschichte des judischen Volkes im Zeitalter Jes. Christ., 

Leipzig 1898, III 2—19.

2 Berliner, Gesch. d. Juden i. Rom, Frankfurt a. M. 1893, I 4—13, Suetonius, Die zwolf 

Casaren, Claudius, 25, Apostelgesch. 18, 2, Schurer, a. a. O. III 28—30, Vogelstein u. Rieger, 

Gesch. d. Juden i. Rom, I 3.

3 Schurer, a. a. O. III 37.

4 Strabo bei Josephus, Bell. Jud. XIII 10/4.

5 Josephus a. a. O. II 16/4.

6 Philo in Flaccum § 7, Legat. ad Cajum § 36.

7 Apostelgeschichte, Act. 2, 9—11.

8 Orac. Sibyll. Ill 271, Friedlander, Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms, 6. Aufl. 

III 609, Schurer, a. a. O. III 3, Caro, Sozial- und Wirtschaftsgeschichte d. Juden, I 27, 460.

9 Schwarz, Gesch. d. Juden i. Wien (in Anton Meyer, Gesch. d. Stadt Wien, Bd. V Wien 

1914) 4, Altmann, Geschichte d. Juden in Stadt und Land Salzburg, Berlin 1913, I 9, Caro, 

a. a. O. 27, Schurer, a. a. O. III 18, Schmetzer, Die Regensburger Judenstadt, Deutsche- 

Israel. Zeitung, Hamburg, 1929 Nr. 18 u. 19.

10 Josephus, Bell. Jud. a. a. O. ibd. II 28.

11 Leviticus Rabba 3, 5.



105FRUHESTES VORKOMMEN DER JUDEN

bekannten Schriftvers Jeremia 30/10 mit der VerheiBung an Jakob, seine Kinder a'us der 

fernen Gefangenschaft heimzubringen, als einen Hinweis auf die Wiederkehr der Juden 

aus Gallien, Spanien und den Nachbarlandern, ahnlich wie das Targum zu den Pro- 

pheten einen Schriftvers aus Obadja auf die Exulanten in Spanien deutet, und das Seder 

Olam Suta berichtet, daB schon Vespasian Juden nach Spanien geschickt habe12. Auch 

im apostolischen Schrifttum taucht daruber manches auf, so im Romerbrief des Apostels 

Paulus13 und im Jesaja-Kommentar des Kirchenvaters Hieronymus. Der letztere laBt 

in einer ironischen Schilderung der Ankunft des Messias in judischer Vorstellung die 

hochgestellten Juden im Prunkwagen aus Britannien, Spanien, Gallien und Germanien 

in Jerusalem einziehen14.

Trotzdem gehort es zu den sehr schwierigen und bisher noch ungelosten Fragen 

der Geschichtswissenschaft, eben das fruheste Vorkommen der Juden gerade in Gallien 

und Germanien mit Sicherheit festzustellen und vor allem, was das Eigentlichste einer 

historischen Feststellung ist, das nur allgemein Angedeutete zu lokalisieren, wie das z. B. 

fur Spanien durch Inschriften und sonstige kraftige Beweise15 und ebenso teilweise auch 

fur Sudgallien geschehen ist16. Fur Westgallien und Germanien fehlt es daran. So reichlich 

man sonst verhaltnismaBig uber die Geschichte der romischen Epoche am Rhein und seinen 

Nachbargebieten Bescheid weiB, mit Bezug auf die Juden lassen uns die historischen 

Belege so ziemlich im Stich. Es fehlt naturlich auch fur dieses Gebiet nicht an Mut- 

maBungen und Uberlieferungen, die sogar Orte der hier angeblichen sehr fruhen FuB- 

fassung der Juden nennen. Aber sie sind samtlich, so sehr sie zweifellos von einem 

alten Heimatgefuhl der Juden in Deutschland zeugen, legendaren oder tendenzidsen 

Charakters. So z. B. —- um nur Einiges zu nennen — die Sage von der vorchristlichen, 

ja z. T. sogar schon in das biblische Zeitalter hineinragenden Ansassigkeit der Juden 

in Worms17, ebenso in Trier, wo sie angeblich ein so hoch angesehenes Rabbinerkollegium 

(Bet-Din) besaBen, daB man sich sogar aus Jerusalem in schweren Fragen, z. B. z. Zt. 

des Prozesses gegen Jesus, nach Trier wandte. Das Trierer Kollegium hatte damals von 

jeder strengen MaBregel abgeraten18. Von Regensburg19, Wien20 und anderen Orten sind 

ahnliche Legenden iberliefert. Sie bezwecken bekanntlich alle, die betreffenden judischen 

Gemeinden von der Anklage der Mitschuld an der Kreuzigung freizusprechen.

Nicht viel mehr als der Wert einer Sage kommt auch dem bekannten Berichte einer 

alten Chronik mit Bezug auf die Juden am Rhein und Main zu, wonach sie Nach- 

kommen der Vangionen gewesen seien, die unter Vespasian und Titus bei der Eroberung 

Jerusalems mitgekampft haben und zum Lohne judische Madchen als Kriegsbeute er- 

hielten, die sie dann in ihre germanische Heimat fuhrten und deren Kinder dann von 

den judischen Muttern judisch erzogen wurden21. Es haben sich keinerlei Spuren einer 

Bestatigung hierfur gefunden. Haltbare Spuren fehlen auch fur manche andere, wenn 

auch weniger legendar auftretende Vermutungen, wie z. B. fur eine solche mit Bezug 

auf Juden in Kdln schon im zweiten Jahrhundert, die man aus alten rabbinischen

12 Jalkut Jeremia § 312, Levit. Rabba 29, 2. vgl. Graetz, Gesch. d. J. V 416—417, Anmerk. 9.

13 Romer, 15, 24, 28. Graetz, a. a. O.

14 Hieronymus, Comment, in Jesaiam, Kap. 66, Vers 20.

13 Graetz, V 60—66, 416—417 Note 9, IV 360—365, Schurer, a. a. O. III 38, Anmerk. 109.

16 Schurer, a. a. O. ibd.. Die im talmud. Schrifttum, z. B. Jebamot 63a, Rosch-Haschana 

26a, Ketubbot 60a, Lev. Rabba, 20, 163b, vorkommenden Stellen mit den ausdricklichen Beweisen 

fur Juden in Gallien werden auf die in Italien gelegene Provincia Gallia bezogen. Vgl. J. 

Levy, Worterbuch ii. d. Talm. u. Midr. Bd. I .128, 334, Berl. u. Wien 1924. Wahrscheinlich 

ist aber auch Sudgallien darunter zu verstehen.

17 Graetz, a. a. O. V 183, 219, Aronius, Regesten z. Gesch. d. Juden, Berlin 1902, Nr. 1.

18 „Der Freitagabend", eine Familienschrift, Frkf. a. M. 1859, Nr. 39, 612.

19 Aretin, Gesch. d. Juden i. Bayern, Landshut 1803, 7. Schmetzer, a. a. O. Monatsschrift 

f. Gesch. u. Wiss. d. J., Breslau 1909, 590.

20 Schwarz, Gesch. d. J. i. Wien, a. a. O. 4. Bato, Die Juden in Wien, Wien, 5—6.

21 Chronicon Wormatiense bei Brill, Jahrbucher fur jud. Gesch. IV 34, Graetz, a. a. O. V.



106 ALTMANN

Quellen and sonstigen Hinweisen erschlieBen zu konnen meinte??, sowie fur einen aus 

dem Anfang des dritten Jahrhunderts herangezogenen vermeintlichen Beleg fur Koln23, 

der sich ebenso als irrig erwies24. Ein vereinzelter wissenschaftlich aufgezogener Ver- 

such, Juden in Gallien in einer sehr fruhen Zeit nachzuweisen, liegt seit kurzem fur 

Mainz vor25. Aus Grabsteinen romischer Soldaten des 1. nachchristlichen Jahrhunderts, 

die in Mainz gefunden wurden und deren Namensinschriften leicht an manche hebraische 

Namensformen anklingen, wird versucht, auf die Anwesenheit romisch-judischer Legio- 

nare in dem Gebiet der alten romischen Militarzentrale Mogontiacum zu schlieBen. 

Aber ahnlich wollte man schon einmal vor langer Zeit aus der Namensinschrift eines 

in Augsburg gefundenen romischen Denksteins auf Juden dortselbst zur Romerzeit 

schlieBen, was sich aber alsbald als wissenschaftlich unhaltbar erwies26. Auch der Ver- 

such fur Mainz muB als eine vorerst noch zu wenig gestutzte Hypothese, der eine 

zwingende Folgerung fehlt, einstweilen dahingestellt bleiben27.

Als das einzige, fruheste und zuverlassigste wirkliche geschichtliche Zeugnis fur die 

Anwesenheit von Juden im westlichen Gallien sieht man bis jetzt das bekannte im Codex 

Theodosianus enthaltene Gesetz Kaiser Konstantins des Groben „De Decurionibus 

Agrippinensibus" an, eine Verordnung betreffs der Heranziehung der Juden zur Curie 

in Koln, die an die Decurionen Kolns gerichtet ist und aus dem Jahre 321, mit Ergan- 

zungen aus den Jahren 330 und 331 stammt. Darin wird gesetzlich angeordnet, Juden 

zum Decurionat, d. h. zur stadtischen Verwaltung, heranzuziehen, und zwar mit dem 

Bemerken, als Entschadigung fur ihr fruheres Vorrecht der Befreiung davon, auch jetzt

22 Weyden, Gesch. d. Juden i. Koln, 1867, 37, Schwarz, Skizzen z. einer Gesch. d. Juden i.

Koln i. Hirschs „Jeschurun“ Jahrg. 13 (1867) 339.

25 Brisch, Gesch. d. Juden i. Koln, 1879—82, 3. Vgl. Jebamot, 115b. Klunja Mata.

24 Vgl. Graetz und Aronius, a. a. O. Es ist Klunja in Syrien gemeint, ebenso wie in dem 

talmudischen Bericht Rabbi Akibas (Rosch-Haschana 26a) von seinen Reisen nach Galja in 

Kleinasien (Graetz, a. a. O. Anmerk. 9) oder Gallia in Italien (Levy, Wdrterbuch a. a. O.) evtl. 

Sidgallien gemeint ist (siehe Anmerk. 17).

25 Levy, Fruhgeschichtliche Spuren d. Juden in Deutschland. Zeitschr. f. d. Gesch. d. 

Juden i. Deutschl. Jahrg. I, Heft I 24.

26 Vgl. Germania Judaica, Frkf. a. M. 1917, 15 Anmerk. 8.

27 Wie ja schon die Zweifel an der Stichhaltigkeit von fast alien in den von Levy ange- 

fuhrten „Nachbemerkungen" der Spezialforscher mehr oder weniger ausgesprochen wird. Ab- 

gesehen davon, dab die Frage, ob Juden, selbst in der Zeit, da sie in Palastina und im Orient 

zum Heere herangezogen wurden, auch im Okzident und insbesondere in den vorgeschobenen 

westlichen Kolonien im Heere zugelassen waren, noch lange nicht geklart ist (nach Mommsen, 

Rom. Gesch. V 429, 548, ist an ihre Anwesenheit im Heere des Okzidents nicht zu denken. Die 

strafweise Verschickung der judischen Fursten nach den gallischen Stadten Vienna und Lugdunum 

aber ist durchaus kein Beweis dafur, im Gegenteil eher ein Beweis dagegen —), spricht auch die 

Tatsache gegen Levy, daB man bekanntlich aus den Grabsteinen romischer Soldaten uberhaupt 

keine Nationalitat herauszulesen vermochte. Alle Volker waren im Heere bis zur Unkennt- 

lichkeit zusammengewurfelt und samtliche Grabsteine wiesen die Tendenz auf, nur den romi- 

schen Soldaten und nichts weiter zu markieren (vgl. Dragendorff, Westdeutschland zur Romer- 

zeit, Leipzig 1912, 84). Dab da die judischen Soldaten, wenn es solche gab, davon keine 

Ausnahme machten und sicherlich nicht durch die Hervorkehrung der judaisierenden Namens- 

wendung, wenn sie eine solche aufwiesen, gekennzeichnet wurden, ist gewib. Das geht schon 

daraus hervor, daB die Namen selbst von den Juden uberhaupt in den judischen Katakomben 

zumeist griechisch oder lateinisch erscheinen und die talmudische Behauptung rechtfertigen, 

daB die Juden in der Romerzeit in den auBerpalastinensischen Landern meistens die Namen 

der nichtjudischen Umgebung fuhrten. (Vgl. Schekalim c. III, Berliner, Gesch. d. J. i. Rom 

a. a. O. I 54). Schmelzer (Die Regensburger Judenstadt a. a. O.), der sich zur Stutze seiner 

eigenen ebenfalls hypothetischen Annahme fur Juden in Castra Regina (Regensburg) unter 

anderem auf diesen angeblich judischen Grabsteinfund in Mainz beruft, hat damit seine der 

festen Tatsachen ohnehin entbehrende Beweisfuhrung nicht erweitert. Dasselbe gilt, wie in



FRUHESTES VORKOMMEN DER JUDEN 107

zwei oder drei von ihnen unbelastigt zu lassen28. Mit dieser Wurde war namlich nicht 

nur die Burde der personlichen Haftbarkeit fur etwaige Schaden in der Verwaltung ver- 

bunden, sondern auch die zwangsweise Teilnahme an verschiedenen heidnischen Religions- 

brauchen, weshalb die Juden sich ihr zu entziehen suchten29. Damit erst ist der zeitliche 

und ortliche Nachweis fur Juden in Gallien, und zwar fur das erste Drittel des 4. Jahr­

hunderts erbracht. Zugleich sieht man damit als erwiesen an, dab Koln damals offenbar 

ein groBes und geordnetes judisches Gemeinwesen aufzuweisen hatte3°. Denn die Er- 

ganzungserlasse, die zwar nicht die direkte Adresse an Koln aufweisen, aber auf Koln 

bezogen werden31, sprechen u. a. von judischen Patriarchen, Presbytern, Synagogenvor- 

stehern und Angestellten, denen, wie den Glaubensdienern anderer gestatteter Religionen, 

die Befreiung von der Decurionatsverpflichtung von vornherein zugesprochen wird32.

Soweit der faktische Stand der verhaltnismaBig sehr sparlichen Nachweise in der 

Frage bis heute. Die Forschung vermag sicli aber damit nicht abzufinden und es nur 

bei der einen gegebenen Tatsache zu belassen. Vor allem erhebt sicli die Frage, ob dieser 

Beleg nur fur diese Zeit oder fur eine schon linger vorausgehende Periode der Anwesen-

heit von Juden in Koln spricht. Ferner was fur die vorliegende spezielle Aufgabe

von besonderer Bedeutung ist ob der Nachweis fur Koln nur fur diese eine Siedlung

zeugt oder auf mehrere solche in Gallien zu schlieBen zulaBt. Auch erscheint es, insbe- 

sondere im Zusammenhang mit dem Thema dieser Untersuchung, von mitentscheidendei 

Wichtigkeit, zu prufen und festzustellen, auf welchem Wege und in welcher Eigenschaft 

die Juden ctwa nach Koln gekommen sein mogen.

Graetz liest aus dem Wortlaut des Gesetzes an die Decurionen in Koln, weil es 

auch von einer Entschadigung fur fruhere Vorrechte der Juden (ad solatium pri- 

stinae observationis) spricht, die Feststellung heraus, dab die Juden schon viel 

fruher als Anfang des 4. Jahrhunderts in Koln gewesen sein mussen. Er bezieht die an- 

gedeuteten fruheren Vorrechte der Juden direkt auf Juden in Koln33. In seinen Spuren 

gehen auch andere. Weyden z. B. laBt, aber ohne irgend einen Beleg fur seine Behaup- 

tung anzufuhren, die Juden schon unter den Kaisern Marcrinus, 217—218, und sogar 

Commodus, 180—192, in Koln sein34. Basnage behauptet dies, aber ebenfalls ohne 

Quellenangabe, sogar schon fur die Zeit Hadrians um 117—13835. Offenbar liegt bei 

allen diesen Geschichtsschreibern die Annahme vor, daB die in der romischen Gesetz- 

gebung bekanntlich bfter vorkommende Befreiung der Juden von den lastigen Ehren- 

amtern sicli schon immer auf Juden in Koln oder aucli auf Juden in Koln bezog, so 

z. B. das schon Anfang des 4. Jahrhunderts von Severus und Caracalla erlassene dies- 

bezugliche Gesetz, das in seinen Grundzugen auf noch altere Vorbilder, u. a. schon auf 

solche des Antoninus Pius, des Nachfolgers Hadrians, zuruckgeht36. Die genannten

Nr. 293/1930 der Trierischen Landeszeitung nachgewiesen wurde, fur Ludwig Kauls Kombi- 

nationen in der Trier. Landeszeitung Nr. 286/1930 fur „Mons Brisiacus" (Breisach i. Baden).

28 Cod. Theodos. 2, 3, 4 XVI 8, Cod. Theodos, ed. nov. Jac. Gothofred. Lipsiae 1741, tom 

VI. pars I. lib. XVI. tit. VIII. de Judaeis, Coelicolis et Samaritanis 1. 2, 3, 4, pag. 240, 242, 243; 

Aronius, a. a. O. Nr. 2 u. 3, Graetz, IV 307, 308, V 184, Germania Judaica, a. a. O. 69, 70, 80, 

Dubnow, Weltgesch. d. jtid. Volkes, Berlin, III 114, Schwarz, Skizzen etc. a. a. O. 338—341, 

Caro, a. a. 0. 22, 34.

29 Schwarz, a. a. O., Lucas, Zur Gesch. d. Juden i. vierten Jahrh. Berlin 1910, 33—34, 

Steininger, Gesch. d. Trevirer unter d. Herrschaft d. Romer, Trier 1845, 249, Caro, a. a. O. 21.

30 Germania Jud. a. a. O., Brisch, a. a. O.

31 Vgl. Aronius, a. a.O., der ihre Beziehung auf Koln aus ihrer Stellung i. Cod. Theodos, 

unmittelbar hinter dem ersten Gesetz v. 321 folgert.

32 Vgl. Anmerk. 28.

33 Graetz, IV 308 Anmerk.

34 Weyden, a. a. O. 37, Schwarz a. a. O. iibernimmt es von ihm.

35 Basnage, L’histoire et la religion des Juifs, XI 260—61.

36 Gothofred. a. a. O. pag. 242 Kommentar, Vogelstein u. Rieger, a. a. O. 31, 33, 116,



ALTMANN108

Historiker haben deshalb offenbar geglaubt, aus der Erwahnung fruherer Vorrechte der 

Juden in dem Gesetz „De Decurionibus Agrippinensibus" eine Anspielung 

auf alte Vorrechte eben der Juden in Koln erkennen zu- durfen, und da solche Vorrechte, 

wie gesagt, auch schon im 3. und 2. Jahrhundert vorkamen, folgerten sie die Anwesen- 

heit von Juden in Kbln auch schon in dieser Fruhzeit. Das muB aber in dieser Art als 

TrugschluB angesehen werden. Die Anspielung auf fruhere Begunstigung der Juden in 

dem Kolner Decurionatsgesetz muB nicht gerade Koln im Auge gehabt haben, sondern 

eher die Juden im allgemeinen37. Die Erwahnung solcher allgemeiner fruherer judischer 

Vorrechte mag offenbar nur besagen wollen, daB die jetzt, 321, in Koln anwesenden 

Juden, denen der Decurionatszwang auferlegt werden sollte, eigentlich ein Recht hatten, 

sich auf alte, im allgemeinen in Geltung gewesene Vorrechte zu berufen; deshalb sollte 

ihnen in etwa entgegengekommen werden, indem man einige von ihnen vom Decurionats­

zwang ausnahm. Daraus ist also nicht zwingend auf eine schon langere Vorzeit gerade 

der Juden in Kbln zu schlieBen. Statt dessen mag man daraus und somit aus dem ganzen 

konstantinischen ErlaB uberhaupt auf ein anderes schlieBen kbnnen, namlich auf die An- 

wesenheit von Juden auch anderswo in Gallien auBer Kbln. Eben deshalb, weil mit Be- 

ziehung auf Kbln auch auf andere altere Rechte der Juden im allgemeinen, ohne sie 

naher zu nennen, Bezug genommen wird, kbnnte es sich bei dem ganzen Gesetz trotz 

seiner Kolner Adresse uberhaupt um ein gallisches Gesetz im allgemeinen handeln; und 

der ErlaB nach Koln mag vielleicht nur einer von mehreren ahnlichen auch an andere 

Stadte ergangenen Erlassen sein, obwohl sich nur der eine mit der Adresse an Koln 

erhalten hat38. Spricht doch die Verordnung, obwohl sie die Adresse an Koln aufweist 

(„generali lege concedimus") von dem Ergehen eines allgemeinen Gesetzes, was wohl eines 

allgemeinen Gesetzes fur Gallien bedeuten soll und nicht etwa fur die Juden im romi- 

schen Reiche uberhaupt, da sie sonst gar keine Adresse aufweisen wurde. Die darin an- 

gedeuteten fruheren Vorrechte mbgen ebenso auch solche allgemeine Vorrechte eben der 

Juden in Gallien gewesen sein, die jetzt, 321, Konstantin aufhob. Wissen wir doch, daB 

um 258 unter Postumus sich Gallien von Rom trennte und bis 273 in einem geschlossenen 

Gebiete ein freies und selbstandiges Staatswesen, ein Imperium Gallicum, bildete39. 

Unter den aus dieser Zeit etwa stammenden gallischen Rechtsgepflogenheiten mag 

sich auch ein Vorrecht der Juden, vom Decurionat befreit zu sein, bis Konstantin er­

halten haben, was dieser dann, infolge des bekannten Umschwunges seiner Gesinnung 

zu Ungunsten der Juden40, aufhob.

Gothofredus, einer der Editoren des Codex Theodosianus, in seinem Kommentar zu 

dem Gesetz an die Kolner Decurionen, macht denn auch die sehr beachtenswerte Be- 

merkung, daB dieses Gesetz mit seinen Erganzungen den Namen „Gallicanisches Ge­

setz" tragt, weil es sich auf die gallische Geschichte und die Juden daselbst, vor allem

37 Vgl. Juster, Les Juifs dans l’empire Romain, Paris 1914, I 214, wonach sich Gesetze 

jud. Privilegien im allgemeinen auf die judische Gesamtheit zu beziehen pflegten.

38 Der Codex Theodosianus wurde erst 439 publiziert und ist darin sicher nicht alles 

insbesondere aus fruherer Zeit Stammende erhalten geblieben. Vieles davon ging in den Codex 

Justianus uber und vieles wird iiberhaupt verloren gegangen sein. Vgl. Lucas, a. a. O. 99.

39 Dragendorff, a. a. O. 58, Koepp, Die Romer in Deutschland, Bielefeld u. Leipzig 1926, 

86, Willems, Die Stadt Trier zur romischen Zeit, Trierer Archiv Heft IV Trier 1902, 5—7, 10.

40 313 hat er noch selbst das bekannte Toleranzedikt von Mailand, das die Juden in die 

allgemeine Religionsduldung einschloB, erlassen (vgl. Graetz, IV 307, Dubnow, III 212, 

Caro, 43). DaB aber die Anspielung auf ein fruheres Vorrecht in dem Gesetz des Decurionats- 

zwanges von 321 nicht etwa das Mailander Toleranzedikt im Auge hat, ist sicher. Denn in 

dem handelt es sich blot um die Bestatigung der offiziellen Wurdentrager des Judentums in 

ihren Vorrechten neben den christlichen, wahrend in den angedeuteten alten Vorrechten offenbar 

nur von solchen der Juden uberhaupt die Rede gewesen sein muBte, denn in Rechnungtragung 

der alten Vorrechte werden zwei oder drei Juden vom Decurionatszwang befreit. Darunter 

kbnnen aber keine judischen Wurdentrager gemeint sein, denn fur ihre Befreiung ergeht 330 

eine besondere Verordnung, was nichts anderes als eine Erneuerung und Einscharfung des 

Toleranzediktes von Mailand fur Gallien bedeutete.



FRUHESTES VORKOMMEN DER JUDEN 109

auf die der bekannten Stadt Koln, bezieht41. Wenn das zutrifft, und es spricht viel dafur, 

so ist damit naturlich noch immer nichts Bestimmtes, weil nichts Lokalisiertes fur andere 

Orte Galliens auBer Koln gesagt, aber es gibt, falls sich auch sonst noch Spuren fur 

bestimmte andere Orte in Gallien vorfinden, der Voraussetzung ein erhohtes Gewicht. 

Nun nennt z. B. der bereits erwahnte Basnage mit den Juden in Koln gleichzeitig auch 

solche in Trier42. Warum gerade Trier? Er gibt uns dafur weder einen Grund noch 

eine Quelle an. So ganz einfach aus der Luft gegriffen wird er aber trotzdem diesen 

Ort nicht genannt haben. Wir konnen nach dem bisher Vorausgeschickten fur Trier von 

selbst eine sehr starke Wahrscheinlichkeit finden, ja, hier den Knotenpunkt fur die Frage 

der Fruhzeit der Juden in Westgallien uberhaupt erblicken. Trier war in der Zeit des 

freien Gallien die Residenz des Staatswesens, zu dem ganz Britannien und Spanien ge- 

horte43. Fur Spanien und Sudgallien aber sind Juden, wie bereits gezeigt wurde, in die- 

ser Zeit schon nachgewiesen. Es ist kaum denkbar, daB die Beziehungen der Provinzen 

zur Reichsmetropole bei der damaligen Beweglichkeit der Juden durch alle Welt nicht 

auch Juden in diese gefuhrt haben sollen. Aber auch spater, als um 273 Gallien wieder 

mit dem romischen Reiche verbunden wurde, ist schon unter Diokletian Trier zur Resi­

denz des westlichen romischen Reiches, zum zweiten Rom, erhoben worden und blieb es 

bekanntlich bis fast zur ausgehenden Kaiserzeit. Es war und blieb so nicht nur die 

Metropole des Belgica Prima, sondern auch der zentrale Sitz der Prafektur, des Statt- 

halters, des praefectus praetorio aller gallischen Provinzen. Zu diesen aber gehorten 

vor allem die belgisch-gallischen Provinzen, namlich Holland diesseits des Rheins, 

Belgien, Nordfrankreich bis zur Seine, ElsaB-Lothringen, die Westschweiz, Luxem­

burg, ferner die vom Limes umschlossenen Gebiete des „Zehntlandes" und zwar Teile 

Badens, Wurttembergs und Hessens und schlieflich die germanischen Provinzen dies­

seits des Rheins, also auch Untergermanien mit seiner Hauptstadt Koln. Die Bedeu- 

tung Triers als der ersten, groBten und schonsten Stadt aller dieser Gebiete wird wohl 

auch in der behandelten Frage zutage getreten sein44. Vor allem konnten so die 

gallischen Gesetze gar nicht anders als entweder von Trier aus ihren Ausgang nehmen 

oder fiber die Praefektur in Trier ihre Weiterleitung finden. In spaterer Zeit horen wir 

ausdriicklich auch von einem die Juden betreffenden Gesetz, das seinen Weg fiber den 

praefectus praetorio der gallischen Provinzen nahm45. Es liegt deshalb nahe, daB auch 

das konstantinische Gesetz betreffs der Juden an die Decurionen in Koln wahrschein- 

lich nicht ein Kolner, sondern vor allem ein Trier beruhrendes gallikanisches Gesetz 

war, das wie an die Magistratur in Koln auch an andere Magistraturen fiber Trier und 

vor allem an die Magistratur von Trier selbst erging, nur daB sich die Abschriften da- 

von bis auf die von Koln nicht erhalten haben.

DaB dies mehr als eine bloB in der Luft hangende Hypothese darstellt, ist gewiB. 

Es geht auch noch aus verschiedenem anderem hervor. Hontheim z. B., dem Trierer 

Historiker par excellence, scheint es gerade eine ausgemachte Tatsache zu sein, daB das 

konstantinische Gesetz mit Bezug auf die Juden in Koln vor allem auch Trier betraf 

und von Juden in Trier zeugt. Er zitiert namlich eine von Valens und Valentinian ge- 

zeichnete, in Trier gegebene Verordnung Kaiser Gratians vom Mai 378 gegen die 

Haretiker, in der zum Schutze „fur die Lehre der Katholischen Heiligkeit, damit die 

Zusammenkunfte ketzerischer Ubungen aufhoren", wie folgt befohlen wird: „Sofern in 

Stadten sowohl als auch landlichen Gemeinden auBerhalb der Kirchen, die unser Frieden 

umfaBt, Versammlungen stattfinden, sind alle Orte, an denen zur Ausubung falscher 

Religionen Altare errichtet werden, bekannt zu geben, weil durch den MiBbrauch der

41 Gothofred., a. a. O.

42 Basnage, a. a. O.

43 Koepp, a. a. O. 86, Willems, a. a. O. 5—7, 10. Steininger, a. a. O. 236—37.

44 Dragendorff, a. a. O. 58, 65, Willems, a. a. O. 11, 51. Steininger, a. a. O. Marx, 

Gesch. d. Erzstiftes Trier, Trier 1858, 32.

45 Dekret des Kaisers Theodosius II. und Valentinian III. v. 9. VII. 425 betreffs Aufhebung 

der Erlaubnis, Juden im Staatsdienst als Sachwalter auftreten zu lassen (Constit. Sirmond. 

VI. ed. Haenel).



110 ALTMANN

Richter sowohl wie durch die Unredlichkeit der profanen Religionen es geschehen konnte, 

daB aus beiden das gleiche Verderben kommt"46. Daran knupft er (Hontheim) die Be- 

merkung, daB dies alles „die Juden in Trier nicht betraf. Sie hatten als Lohn fur ihre 

fruhere Pflichttreue ein Privileg, das im August des Jahres 321 von Konstantin er- 

lassen worden war und im gleichen Codex, der fiber die Decurionen in Koln handelt, 

enthalten ist"47.

Ehrmann nimmt etwas voreilig und unkritisch diese Stelle Hontheims so wortgemaB

vollwertig, daB er „damit“ — wie er sagt „das Vorhandensein von Juden in Trier im

Anfang des 4. Jahrhunderts historisch verburgt" sieht48. Er hat offenbar Hontheim so 

aufgefaBt, daB auBer dem Gesetz an die Decurionen in Koln mit Bezug auf die Juden 

ausdrucklich auch noch ein solches betreffs der Juden in Trier als Privileg fur ihre 

fruhere Pflichttreue ergangen und im Codex Theodosianus enthalten sei. Er mag zu 

dieser Annahme dadurch gekommen sein, daB Hontheim als Datum des in Rede stehen- 

den Gesetzes den August des Jahres 321 nennt, wahrend doch das Gesetz fur Koln 

bekanntlich das Datum Dezember 321 aufweist, weshalb er (Ehrmann) meinte, an zwei 

Erlasse desselben Gesetzes denken zu durfen, namlich fur Trier und Koln. Dem ist aber 

nicht so. So sehr man — wie gezeigt wurde — an mehrere Erlasse desselben Gesetzes 

fur verschiedene gallische Magistraturen und vor allem fur die von Trier tatsachlich 

zu denken berechtigt ist, kann doch auf keinen ausdrucklich vorhandenen Beleg hierfur 

hingewiesen werden, da ein solcher Akt dokumentarisch sich nicht vorfindet. Vorhanden 

ist nur der ErlaB mit der Adresse an Koln. Hontheim, der ein anderes Datum nennt, 

hat sich einfach geirrt, wie er sicli auch in der Quellenangabe mit Berufung auf den 

Codex Theodosianus bei Gothofredus geirrt hat, denn dort befindet sicli nichts von 

einem diesbezuglichen ErlaB. Das Gestz als solches befindet sicli bei Gothofredus an 

anderer Stelle und ist eben das Kolner Gesetz „De Decurionibus Agrippinensibus", das 

allein auch in Wirklichkeit Hontheim gemeint hat, aber offenbar in der bereits darge- 

legten Auffassung, es mit einem allgemeinen gallischen Gesetz zu tun zu haben, das 

nebeii Koln vor allem auch fur Trier spricht.

Eher als aus der Anmerkung Hontheims, wie Ehrmann das tut, hatte man indessen 

ein anderes tun konnen, namlich aus dem von Hontheim zitierten Gesetz gegen die 

Haretiker, das in Trier gegeben wurde und wie aus mancher Wendung im Wortlaut 

hervorgeht, sicli vor allem auf Trier bezieht, schon an und fur sicli auf Juden in Trier 

zu schlieBen. Manche Historiker lesen namlich in dem Texte dieses Gesetzes an der 

Stelle, wo von dem MiBbrauch der Richter die Rede ist, statt „Judicum", der Richter, 

„Judaeorum", der Juden49. Danach ware die Anwesenheit von Juden in Trier so gut wie 

erwiesen. In der Tat kommen Juden mit Heiden und christlichen Sektierern, z. B. 

Arianern und Donatisten im Abwehrkampf der christlichen Kirche im 4. Jahrhundert 

sehr oft vor. Sogar mancher Kaiser, darunter eben auch Valens, stand im Verdacht 

der geheimen Verbundung mit Sektierern und Juden50. Aber diese Lesart findet maB- 

gebenderseits keine Annahme51, und Hontheim hat sie gewiB nicht anerkannt, denn er 

laBt die Juden von der MaBregel gegen die Haretiker ausgenommen sein, wahrend sie

doch bei dieser Lesart miteingeschlossen waren. Es bleibt also nur dabei, daB Hont-

46 Vgl. Gothofred, a. a. O. tom. VI. pars I. lib. XVI. tit. V de Haereticis 1. 4, pag. 127 

u. Note b ibd., sowie Anhang: Prosopographia seu index personarum dazu ibd.

47 „Judais tanien ad solatium pristinae observationis nonnihil privilegii indulgebatur Tre- 

viris a Constantino Aug. an. 321 in eod. cod. de Decurionibus Agrippinen. apud Gothofredum 

Tom VI. pag. 221. ed. nov." Hontheim, Prodromus historiae Treverensis, 1757, 140.

48 Ehrmann, Gesch. d. Juden i. Trier, Mainz 1881, 4, 5.

49 Siehe Gothofred., a. a. O. Note h.

50 Vgl. Vogelstein u. Rieger, a. a. O. I 121, 145, 146, Dubnow, a. a. O. III 212, Lucas, 

a. a. O. 2—3, 28—29, 93 u. a. O.

51 Gothofred., wie oben Anmerk. 49. Ohne diese Lesart aber, schon unter ,,Haretiker" Juden 

mitzuverstehen, ist nach Juster, a. a. O. I 172, 175, nicht angangig. Um ,,Haretiker4 zu sein, 

muBte man fruher Christ gewesen sein. Die Juden aber werden in den rom. Gesetzen immer 

ausdrucklich mit „Judaei" oder „Hebrai" bezeichnet.



FRUHESTES VORKOMMEN DER JUDEN 111

heim das Gesetz an die Decurionen in Koln auch auf Trier ubertrug und daraus auf 

Juden in Trier folgerte. Diese Folgerung, so sehr sie — wie gezeigt wurde — vieles fur 

sicli hat, bedarf, um v611ig aus dem Hypothetischen herauszukommen, noch mehr oder 

weniger der Stiitze. Ehrmann scheint es sicher zu sein, dab wenn sich in Koln, dessen 

Bedeutung diejenige von Trier in keiner Weise erreichte, schon Juden befanden, dieses 

umso eher in Trier der Fall gewesen sein mub. Er beruft sicli dabei auch auf Marx, der 

in seiner „Geschichte des Erzstiftes Trier" die Ansicht vertritt, dab es bereits im 2. 

Jahrhundert Christen in Trier gegeben habe52. Dieselben Grunde nun, — meint Ehr- 

mann — die Marx fur Christen in Trier anfuhrt, wurden in noch erhohtem Mabe fur 

Juden in Trier sprechen. Marx' Grunde fur Christen in Trier sind unter anderem die, 

dab Trier eine militarische Kolonie war und den Knotenpunkt fur die Verbindung 

Galliens mit Rom darstellte, was zur Folge hatte, dab ein haufiger Verkehr zwischen 

Rom und Trier stattfand. Auch Liebe53 geht in ahnlichen Bahnen der Folgerung von 

Koln auf Trier. Er meint, dab man in Trier, als einer der Residenzen des Romerreiches, 

keinen spateren Zeitpunkt der Ansiedlung von Juden annehmen durfe als in Koln. Sie

seien auch hier so sagt er — gewiB im Gefolge der Legionen, sei es als Sklaven, sei

es als Handler erschienen, wo sie in dem anspruchsvollen Treiben der Hauptstadt einen 

gunstigen Boden fiir ihre merkantile Tatigkeit gefunden hatten.

Diese Schlusse von Koln auf Trier mit Beziehung auf die grobere Bedeutung Triers 

als Hauptstadt und Militarzentrale sind indessen — so ansprechend sie erscheinen — 

an sicli selbst noch nicht ganz uberzeugend. Koln als Grobstadt und Handelsplatz, an 

der Rheinniederung gelegen, mit Vorzugen aller Art ausgezeichnet, mit einem Kriegs- 

und Handelshafen, sowie mit einer bluhenden Industrie54, war an sicli geeigneter, auf 

die Juden in kommerzieller Hinsicht eine Anziehungskraft auszuuben, als die bei aller 

Bedeutung als Haupt- und Weltstadt, doch nur mehr vornehme und patrizische Residenz- 

stadt Trier. Aber wer sagt uns, dab immer nur merkantile und kommerzielle Gesichts- 

punkte allein fur die Beweggrunde von Judenzuzugen besonders im Altertum eine aus- 

schlaggebende Rolle spielen und nicht zumindest ebenso auch Gesichtspunkte ideeller Art? 

Von diesem Standpunkt aus gesehen kommt auch hier dem Versuch, von der Anwesenheit 

von Christen in Trier auf Juden zu schlieben, die starkere, mehr in die Wagschale 

fallende Bedeutung zu. Ehrmann bleibt uns aber eine eigentliche beweiskraftige Antwort 

schuldig, warum man von Christen in Trier auf Juden schlieben durfe. Allein sie kann 

von dem folgenden, bisher unbeachtet gebliebenen Gesichtspunkte aus gegeben werden.

Das Christentum kam nicht wie man etwa vielfach glaubt — erst nach Koln und

dann nach Trier, sondern umgekehrt. Der Weg des Christentums, der von Anfang an 

einem Drange von Osten nach Westen folgend, sicli auf diese Art auch nach Gallien 

zog, ging erwiesenermaben uber Trier. Es kam erst nach Metz—Trier und dann nach 

Koln—Mainz55. Es zog den sowohl der naturlichen Lage, als auch den alten Erinne- 

rungen nach vielbegangenen Weg zwischen der Rhone und dem Rhein, auf dem Trier 

den wichtigsten Kreuzpunkt bildete, von dem aus strahlenformig die Straben nach allen 

Richtungen des Rheins und ruckwarts nach Sudgallien ausgingen56. Auf dieser bedeut- 

samen Heeres- und Handelsstrabe, wo sicli der Warenaustausch vollzog und der Ver­

kehr eines Gewimmels von Volkerschaften aller Art abwickelte, auf der die Religionen 

des Ostens ins Land zogen, zogen auch die christlichen Missionsbeflissenen ihre Balin57.

52 Marx, a. a. O. 32—33, 37.

53 Liebe, Die rechtlichen und wirtschaftlichen Zustande der Juden im Erzstifte Trier. 

(Westdeutsche Zeitschrift Jahrg. XII, 1893 Trier, 312).

54 Lamprecht, Deutsches Wirtschaftsleben, II 324, German. Judaica a. a. O. 60, 70, 79, 

80, Asbach, Zur Gesch. u. Kultur d. rbm. Rheinlande, Berlin 1902, 61.

55 Schuler, Anfange des Christentums in Gallien und im Rheinland mit besonderer Be- 

rucksichtigung Triers, Jahresbericht d. Gorresgesellschaft 1924/25, Koln, 1926, 18—19, eben- 

derselbe, Trier. Volksfreund Nr. 6 v. 14. 2. 1930. Cramer, Das rom. Trier, 192.

56 Dragendorff, a. a. O. 9, 28, 50, Willems, a. a. O. 44, Bonner Jahrbiicher XXXI, 18, 

32, 44, 193, Steininger, a. a. O. 133—200. Asbach, a. a. O. 24.

57 Dragendorff a. a. 0. 53, -Marx, a. a. O. 32—33



112 ALTMANN

Denselben Weg nun muBten ohne Zweifel auch die Juden, u. z. zugleich mit den Christen, 

wenn nicht sogar eher schon vor ihnen nach Koln genommen haben. Mag es auch 

richtig sein, dad, wie Kentenich bezeugt, nicht die Apostelschuler die ersten Verbreiter 

des Christentums in Gallien bzw. in Trier gewesen sind, sondern die Trager des Han­

dels- und GewerbefleiBes aus dem Osten, namlich die Griechen und Syrer58, so sind auch 

diese, soweit es sich bei ihnen neben ihrer Kaufmannschaft auch um die christliche 

Propaganda handelt, wohl die ersten Verbreiter des Christentums gewesen, aber nicht 

die ersten Vorbereiter. Diese werden wohl die Juden gewesen sein. Das FuBfassen des 

Christentums in der heidnischen Welt folgte bekanntlich zumeist dem schon fruhen 

Wegbahnen durch das Judentum59.

Es gilt christlicher- wie judischerseits als feststehend, daB die vorhergehende, ziem- 

lich friihe, zumindest aber gleichzeitige Judentumspropaganda uberall den Boden fur das 

nachfolgende Christentum urbar machte. Uberall, wo die christlichen Missionare hinkon mn, 

finden sie starke Judengemeinden mit Synagogen und eine gut funktionierende judische 

Propaganda vor, was nicht nur aus zahlreichen zeitgendssischen schriftstellerischen Nie- 

derschlagen und modernen Forschungen, sondern, wie wir wissen, schon aus den Evan- 

gelien selbst, z. B. Matthaus 23/25 und anderen deutlich hervorgeht60. Schon der Apostel 

Paulus stdBt auf allen seinen Zugen, auch auf denen nach dem Westen, auf den kon- 

kurrierenden Widerstand der Judentumspropaganda, wie er denn uberhaupt planmaBig 

die Uberwindung dieser Propaganda im Auge hat und nur dorthin zieht, wo er Juden 

unter den Heiden vermutet61. Noch im vierten Jahrhundert bekennen und beklagen fast 

alle Kirchenvater die starke Wirksamkeit der judischen Propaganda. Sie erzahlen von 

der Aussendung judischer Apostel, sei es durch das judische Patriarchat oder andere 

Stellen in alle Welt, behaupten, daB die Juden auf die Judaisierung ganzer Lander, 

Z. B. Spaniens ausgehen, und ruhen nicht, bis sie bei den verschiedenen Kaisern formliche 

Gesetze gegen die Judentumspropaganda erzielen62. UnbewuBt, wie die Kirche sich 

dessen war, leisteten so die Juden, ebenfalls unbewuBt und ungewollt, aber umso sicherer, 

dem jungen Christentum in den Landern des Heidentums Pionierarbeit, indem sie durch 

Verbreitung der Bibel, Verkundung einer reinen Gotteslehre und eindrucksvollen Ethik 

auch ihm die Grundlagen und Anhaltspunkte schufen, weshalb es auch kam, dad die 

Christen anfangs lange nur als judische Sekte, wenn nicht gar als Juden angesehen 

wurden63. DaB die judische Propaganda noch im vierten Jahrhundert auch bis nach 

Gallien und Trier gedrungen sein muB, geht schon daraus hervor, daB der Kirchen­

vater Athanasius unmittelbar in Gallien gegen die Judentumspropaganda eiferte und 

dabei ofter, einmal sogar zwei Jahre lang, in Trier weilte, auf dessen Bischof Maximus 

er sich als Zeugen fur seine Tatigkeit berief64. Wenn nun nach alledem in der Zeit, 

wo in Koln Juden urkundlich auftauchen, schon Christen in Trier sind, so ist das bei- 

nahe ein sicherer Beweis, daB auch schon Juden in Trier gewesen sein miissen, denn 

der Weg der beiden, der Juden und der Christen, und zwar der der ersteren wahr- 

scheinlich sogar schon fruher, fuhrte uber Trier. Ob man mit Marx fur Christen in

58 Kentenich, Gesch. d. Stadt Trier, Trier 1915, 34—35.

59 Berliner, Gesch. d. J. i. Rom, a. a. O. I 104, Adolf v. Harnack, Mission und Aus- 

breitung d. Christentums, Leipzig 1924, 4. Aufl. I 20, Ed. Meyer, Ursprung und Anfange des 

Christentums, Stuttgart-Berlin 1923, III 303, 305, 306, Guttmann, Das Judentum und seine 

Umwelt, Berlin 1927, I 198—199.

60 Ed. Meyer, a. a O. II 353—354, Berliner, a. a. O., Elbogen, EinfluB d. Judentums 

auf d. Weltkultur, in Lehren d. Judentums nach den Quellen, Leipzig, V 342.

61 Ed. Meyer, a. a. O. III 576, Graetz, a. a.O. V 416—17, Anmerk. 9.

62 Lucas, a. a. O. 12, 15, 51, 42—43, 55 u. a. O., Die Synode v. Elvira, 303 bezw. 305, 

faBte in mehreren Canones daruber Beschlusse ibd. 57. Ebenso das Illiberitanische Konzil (320). 

Vgl. Graetz, a. a. O. V 416—417, Anmerk. 9.

63 Claud. Rutilius Numatianus, Itinerari lib. I, 395—398, Critica in Annales Baronii tom. 

I. p. 193, HoB, Die Juden unter den rom. Casaren, Karlsruhe 1895, 12, Steininger, a. a. O. 

252, Harnack, a. a. O.

6a Lucas, a. a. O. 7, 19, Steininger, a. a. O. 250—251.



FRGHESTES VORKOMMEN DER JUDEN 113

Trier und damit auch fur Juden schon das 2. Jahrhundert annehmen darf, ist eine 

andere Frage. Es soll hier nicht auf die alte, vielumstrittene Frage der Fruhzeit des 

Christentums in Trier naher eingegangen werden. Aber in der noch lange nicht 

abgeschlossenen Kontroverse daruber65 sollte das wichtige, kaum zu umgehende 

Moment der Frage nach Juden im Zusammenhang mit Christen nicht auBer acht ge- 

lassen werden. Denn um, soweit ausdruckliche Belege fehlen, Christen mit Wahrschein- 

lichkeit, wie uberall in der heidnischen Romerwelt, so auch in Trier anzunehmen, muBte 

es vorerst auch moglich sein, Juden vorauszusetzen. Und so auch umgekehrt gefolgert, 

in der Zeit, wo die Anwesenheit von Christen in Trier feststeht, darf auch die Wahr- 

scheinlichkeit von Juden angenommen werden. Fest steht indessen nach Kentenich, 

gegen Marx, die geschichtlich greifbare Anwesenheit des Christentums in Trier erst 

um die Mitte des dritten, nach Steininger, gegen den aber Marx sehr scharf polemisiert, 

gar erst zu Beginn des vierten Jahrhunderts66. Die Richtigkeit wird wohl in der An- 

nahme Kentenichs liegen, was sich, wie gezeigt wurde und wie noch gezeigt werden 

soll, auch mit der Annahme und mit den Belegen fur Juden in Trier ungefahr deckt.

Fur das vierte Jahrhundert darf man noch einen weiteren starken Anhaltspunkt fur 

Juden in der gallischen Metropole Trier aus einem Beweis hinzufugen, der seine Quelle 

ausgesprochenermassen in Trier selbst hat und an Uberzeugungskraftigkeit nichts zu 

wunschen ubrig laBt. Es ist das die bekannte, im Jahre 368 ergangene Verordnung 

Kaiser Valentinians I., die Synagoge von den militarischen Einquartierungslasten zu 

befreien. Sie lautet folgendermaBen: „Den in eine Synagoge, nach judischem Gesetz 

gleichsam in ein Hospiz Eindringenden sollst du befehlen herauszugehen; denn es ist 

gestattet, die Hauser der Privatleute zu betreten, nicht aber die Statten der Religions- 

kulte, mit Recht Wohnungen genannt"67.

Diese Verordnung ist in Trier ergangen, ein Umstand, der, von keiner Seite bis- 

her nach dieser Richtung hin beachtet und ausgewertet, hier sehr stark in die Wagschale 

fallt. Gothofredus in seinem Kommentar dazu last dieses dem Rechtslehrer Remigius 

zugeschriebene Gesetz, weil Remigius ein Rheingallier war, sich auf Gallien beziehen68. 

Man mag ihm zustimmen oder nicht, jedenfalls scheint es sich vor allem auf Trier zu be- 

ziehen, nicht etwa nur, weil es in Trier gegeben wurde, sondern vor allem auch, weil 368 

der AnlaB und AnstoB dazu hier vorgelegen haben konnte, u. z. aus folgendem Grunde.

Im Jahre 367 ernannte Valentinian seinen Sohn Gratian von Amiens aus zum 

Mitregenten des abendlandischen Kaisertums und begab sich mit ihm im nachsten Jahre, 

also 368, nach der Residenz Trier, die damals den Glanzpunkt der romischen Kaiser- 

zeit in ihren Mauern erlebte69. Im selben Jahre unternahmen Vater und Sohn von Trier 

aus, unter einem ungewbhnlich groBen Aufwand von Rustungen, den bekannten groBen 

Feldzug gegen die Alemannen, uberschritten den Rhein, erfochten einen glanzenden 

Sieg und zogen in gerauschvollem Triumph wieder in Trier ein70. Was liegt da naher 

als der SchluB, daB es in diesem Jahre der verstarkten kaiserlichen Hofhaltung, der 

machtigen militarischen Rustungen und massenhaften Menschenaufgebote aller Art in 

Trier zu einer ungewbhnlich starken Quartierbelastung der Stadt und ihrer Baulich- 

keiten kam, unter deren Druck die Quartiermacher in unbedachter oder beabsichtigtei 

Weise auch die Synagogen in Anspruch nahmen, worauf sich die Juden bei dem ihnen 

bekanntlich wohlgewogenen Kaiser71 beschwerten und der dann die in Rede stehende

65 Vgl. dazu Marx, a. a. O. 32—38, Steininger, a. a. O. 251—252, Kentenich, a. a. O. 

34—37, Schuler, a. a. O. u. a. m.

66 ibd.

67 Gothofred., a. a. O. Cod. Theod. tom II. lib. VII. tit. VIII. de Metatis 1. 2 pag. 344, 

Topogra. 130, Hontheim, a. a. O. 163, Graetz, a. a. O. IV 348 Anmerk. 3 (Graetz zitiert Cod. 

Theod. L. XI G. 16 § 9 L. VI T. 8 § 13), Dubnow, a. a. O. III 228.

68 Gothofred., a. a. O. ibd.

69 Steininger, a. a. O. 269, 279, Kentenich, a. a. O. 28, 29, Cramer, Das romische Trier, 

31, 32, 166, 167, 176.

70 ibd., Koepp a. a. O. 91—96, 109.

71 Graetz, a. a. O. IV 348, Dubnow, a. a. O. 228.



114 ALTMANN

Schutzverordnung erlieB. Vielleicht hat auch die damals streitbare Kirche die Hand im 

Spiele gehabt und die Wirren des Kriegsjahres mit seinem groBen Quartierbedarf dazu be- 

nutzt, ihren Widerwillen gegen die judische Propaganda in einem VorstoB gegen die 

Synagogen zu auBern. Gerade um diese Zeit spitzte sich die Abwehr der judischen Pro­

paganda seitens der Kirche besonders in einem verscharften Kampf gegen die Synagogen 

zu, auf deren Erhaltung die Juden jetzt erst recht allen Bedacht nahmen. Es kamen von 

dieser Seite sogar oft probeweise Angriffe auf Synagogen vor72. In Trier muB die Hetze 

gegen die Synagogen christlicherseits nichts Unbekanntes gewesen sein. Der Kirchen- 

vater Ambrosius von Mailand, ein geburtiger Trierer und eifriger Ideenvertreter des ofter 

in Trier weilenden Athanasius, gehorte zu den fanatischsten Synagogenbekampfern73. 

Bezeichnend ist jedenfalls, daB dieser ErlaB Valentinians zum Schutze der Synagogen 

im Codex Theodosianus auch in den Codex Justinianus ubergegangen ist und in der 

dortigen Fassung erkennen lift, daB Christen die Synagogen zu Herbergen und Kasernen 

benutzten und damit im Zusammenhang Soldaten im Kriege sich der Synagogen be- 

machtigten74.

Es spricht nichts gegen die Beziehung des Erlasses auf Trier, sondern im Gegen- 

teil dafur, wenn wir auch mit Juster75 annehmen, daB dieses Gesetz von 368 zum 

Schutze der Synagogen gegen die Einquartierung seinem Inhalte nach nichts Neues 

war, sondern als besonderes Privileg schon aus der heidnischen Epoche stammte und 

immer wieder, wenn sich AnlaB und Notwendigkeit ergab, aufgefrischt wurde. In Trier 

mag sich eben, wie geschildert, um 368 der AnlaB und die Notwendigkeit der Er- 

neuerung dieses alten Gesetzes ergeben haben und dann auch zur Anwendung ge- 

kommen sein. Jedenfalls darf das Unternehmen, daraus auf Juden und eine judische 

Gemeinde in Trier mit Synagogen um die in Rede stehende Zeit zu schlieBen, nicht von 

der Hand gewiesen werden.

Kommt allen diesen direkt oder indirekt hergeleiteten Beweisen zusammengenommen 

auch schon zumindest der Wert einer sehr starken Hochstwahrscheinlichkeit von Juden 

in Trier im dritten und vierten Jahrhundert zu, so erfahrt diese Beweisfuhrung aus 

einer weiteren, in ihrer Art fur diesen Zweig der Geschichte der Juden in Deutschland 

bisher einzig dastehenden Quelle, die hier erschlossen werden soll, eine besondere und 

wesentliche Bereicherung und Bestatigung. Es handelt sich um archaologische Belege, 

um Beweisstucke aus Trierer Ausgrabungsfunden, die von Juden in Trier im vierten

und zum Teil schon im dritten nachchristlichen Jahr­

hundert Zeugnis geben und wertvolle antike kulturge- 

schichtliche Aufschlusse von allgemeiner judischer Bedeu- 

tung erteilen.

Im Provinzialmuseum zu Trier befindet sich, unter 

anderen von Ausgrabungen und Funden herruhrenden 

romischen Tonlampen, auch der obere Teil einer Tonlampe 

mit dem reliefartig eingebrannten Bilde des siebenarmigen 

Leuchters. Das Bruchstuck laBt das volle Bild einer auf drei 

FuBen stehenden Menora klar hervortreten (siehe Abb. 1). 

Es wurde im Juni 1901 gelegentlich der Grabungen zum 

KanalanschluB des Hauses Hauptmarkt Nr. 15 in Trier 

gefunden76. Es ist ein Stuck von langlicher Form von der

Bildlampenart aus hochrotem Ton, wie sie zu Beginn des vierten Jahrhunderts auf- 

kam, vorbildlich aus Nordafrika, Kleinasien und Griechenland in Rom eingefuhrt wurde

•

Abb. 1. Rom. Tonlampe (Bruch- 

stuck) mit 7-armigem Leuchter, 

gefunden in Trier.

72 Lucas, 17—18, 57—59.

73 ibd., 19.

74 Codex Justin., 1 9, 4, Lucas, 59.

75 Juster, a. a. O. I 460, 461.

76 Es wird als deponierter stadtischer Besitz im Prov.-Mus. zu Trier, Inventar S. T. 2105, 

aufbewahrt. Nach schriftlicher Mitteilung Loeschckes an den Verfasser. Uber „Einzelfunde d.



FRUHESTES VORKOMMEN DER JUDEN 115

und in Musterstucken auch in Gallien und Germanien 

vorkam und Nachahmung fand7.

Wir haben es hier, das darf nach genauer Prufung 

des Gegenstandes schon vorweg gesagt werden, mit 

einer judischen Lampe dieser Art und Zeit zu tun. Da- 

fur burgt schon vor allem eben das Bild des sieben- 

armigen Leuchters auf dem Stucke und die Art seiner 

Darstellung. Bildlampen mit dem Zierat biblischer 

Symbole kommen im Altertum allerdings auch in 

christlichen Zusammenhangen vor78, aber nur, wenn 

neben den Schmuckbildern ein unverkennbares christ- 

liches Wahrzeichen, deren es mehrere gibt, wie z. B. 

ein Lamm, ein Fisch, ein Palmzweig, ein Anker, das 

konstantinische Monogramm oder ein ahnliches dafur 

spricht70. So wurde nach Wollmann eine Lampe mit 

dem siebenarmigen Leuchter in einer christlichen 

Katakombe in Italien gefunden, aber sie wies eben auch 

ein christliches Sinnbild, einen Anker auf und gab sich 

so unzweideutig als christlich kund80. Ohne einen

direkten christlichen Hinweis ist in alien Fallen, 

darin stimmen fast alle archaologischen Ansichten grundsatzlich uberein, die Darstellung 

des siebenarmigen Leuchters niemals als christlich, sondern stets als judisch anzusehen81. 

Wo noch gar neben dem Bilde des Leuchters andere judische Symbole miterscheinen82 

oder das Bild des Leuchters an sich ein ausgepragtes judisches Charakteristikum auf- 

weist, ist erst recht an dem judischen Zusammenhang nicht zu zweifeln. Das Bild der 

Menora auf unserer Tonlampe zeigt — wie bereits epwahnt — die Darstellung eines 

auf drei FuBen stehenden siebenarmigen Leuchters, ein judisches Kennzeichen, das sich 

mit der altesten taimudisch-rabbinischen Tradition von der Beschaffenheit des Stiftszelt- 

und Tempelleuchters deckt83 und denn auch bei den meisten antiken judischen Abbil-

Abb. 2. Ron. Tonlampe mit dem 

christl. Monogramm, gefunden in 

Trier.

Kanalisation in Trier" in zusammenfassender Weise vgl. Graeven, i. Korresp. Blatt d. Ge- 

samtvereins d. deutsch. Gesch. u. Altertumsvereine 1904.

77 Schriftl. Mitteilung Loeschckes an den Verfasser. AuBerdem vgl. Wollmann, Romische 

Tonlampen, Roma Aeterna IV Jahrg., Heft 7, Rom 1924, 87, 88., Fremersdorf, Romische Bild­

lampen, Bonn und Leipzig 1922, 115, 119, 121, 123.

78 Vgl. Wollmann, a. a. O. 92, Galling, Die Beleuchtungsgerate i. isr. judisch. Kulturgebiet, 

Zeitschrift d. deutsch. Palast. Vereins Bd. 46, 1923, 18—23.

79 ibd. Vgl. Abb. 2, eine in Trier gefundene christl. Lampe. Provinzialmuseum in Trier.

80 Wollmann, a. a. O. 94. Es fehlt namlich auch christiicherseits z. B. bei den Kirchen- 

vatern nicht an Auffassungen, den siebenarmigen Leuchter als christliches Symbol, als Typus 

der christl. Lehre hinzustellen, obwohl dieses Sinnbild niemals als spezifisch christlich auch 

tatsachlich sich durchsetzte, vgl. Berliner, a. a. O. I 57.

81 Wollmann, a. a. O. ibd.,Galling, a. a. O. 41, De Rossi, Bulletino di archeologia 

christiana, Ser. Ill tom. 2, 51, Kraus, Realenzyklop. d. christl. Altertimer, Freiburg 1886, 

Bd. II 295, 296, Kaufmann, Etudes d'archeologie juive (Revue des Etudes Juives, Paris 1886).

82 Vgl. Vogelstein u. Rieger, a a. O. I 51, 62, vor allem aber Nicolaus Muller, Die judische 

Katakombe am Monteverde zu Roni, Leipzig 1912, 56, 74, 77 und ebdrs., Die Inschriften der 

jud. Katakombe am Monteverde zu Rom, Leipzig 1919, an zahlreichen Stellen. Auch mit der 

Palme kommt der siebenarmige Leuchter da als judisch vor; sie stellt eben das Lulab des Laub- 

huttenfestes dar, oder das Sinnbild fur Ps. 92 „Der Gerechte bluht wie die Palme" Berliner, 

a. a. O. I 58.

83 Vgl. Menachot, 28/1—2, ferner Raschi zu Exod. 25/31 „Der FuB war ein dreieckiger 

Kasten, aus dem drei Fiisse hervorgingen", und Maimonides Hilchot bet-habchira, 3/2. „Die 

Menora hatte drei Fiisse".



ALTMANN116

dungen des Kandelabers wiederkehrt84, offenbar in der Absicht, den ausgesprochenen 

judischen Charakter des Sinnbildes zu demonstrieren.

Nach der Zerstbrung Jerusalems und des Tempels ist namlich den Juden, besonders 

denen im Westen des rbmischen Reiches, gerade der heilige Tempelleuchter ein teures

Abb. 3. Mosaikboden mit dem 7-armigen Leuchter, 

gefunden in Hammam Lif.

A

179,X

Abb. 4. Menora - Darstellung mit dem 

Dreifuss und jud. Symbolen.

(Kaiser Friedrich-Museum, Berlin).

Abb 5. Bruchsticke von romischen Goldglasern mit 

Darstellung des 7-armigen Leuchters und jud. Sym­

bolen in einer jud. Katakombe zu Rom.

84 Es sei z. B. auf die Menora-Darstellung im Mosaikboden der in Hammam Lif ausgegra- 

benen Synagoge (vgl. Anmerk. 95) verwiesen (Abb. 3), ebenso auf die im Zusammenhang damit 

gefundene Tonlampe mit dem Bilde des siebenarmigen Leuchters und auf verschiedene Darstel- 

lungen auf Graberplatten der Katakombe Monteverde in Rom (vgl. Nic. Muller, a. a. O.). Vgl. 

dazu auch Abb. 6, Tonlampe aus Chiusi. Allerdings kommen auch Ausnahmen vor, aber in den 

meisten Fallen scheint es so zu sein, dab wenn noch andere judische Symbole auftreten, auf die 

Darstellung des Kandelabers mit drei FuBen kein Gewicht gelegt wird, da der judische Charakter 

des Bildes schon durch die anderen Symbole angedeutet ist. (Siehe mehrere solche Bilder bei 

Nic. Muller a. a. O.) Es kommen indessen auch Menora-Darstellungen mit dem DreifuB u. 

anderen Symbolen zusammen vor. Vgl. Abb. 4 und 5.



FRUHESTES VORKOMMEN DER JUDEN 117

und beliebtes Sinnbild des Judentums im Exil geworden. Vielleicht weil sein Reliefbild 

am Titusbogen zu Rom ihnen die Wehmut der verlorenen Herrlichkeit am aufdringlichsten 

vor Augen fuhrte85> 86.

Nun ist es aber den Juden nach Talmud und Dezisoren ein aus der Bibel herge- 

leitetes Verbot, den siebenarmigen Tempelleuchter, der, wie auch schon Josephus erzahlt, 

eben anders als alle anderen Gebrauchsleuchter der Juden geartet sein muBte87, in seiner 

Form und Gestalt nachzuahmen88. Wie sollten also die Darstellungen des Leuchters 

uberall, wo sie auftauchen, und aucli auf unserer Tonlampe judisch sein? Allein das 

Verbot bezieht sich nur auf den GuB oder die Modellierung des Kandelabers als korper- 

lichen, greifbaren Gebrauchsgegenstand89, nicht aber auf seine bildliche Darstellung als 

Malerei oder Relief90. Als Bild auf einer Lampe konnte die Darstellung zwar aucli unter 

das Verbot fallen91. Aber da sich das Verbot der Nachahmung uberhaupt nur auf die 

Anfertigung aus Gold, Silber und Bronze92, nacli einigen Gesetzeslehrern auch aus Holz 

bezieht, aber in keiner Art und Form aus Ton, weil der siebenarmige Leuchter zur Zeit 

des Tempelbestandes zeitweise aus allen diesen genannten Materialien, aber niemals aus 

Ton angefertigt wurde93, so ist bei Tonlampen mit der Form oder dem Bilde des sieben­

armigen Leuchters niemals an dem Zusammenhang mit Juden zu zweifeln.

Wo daher gerade Tonlampen mit dem Bilde der Menora vorkommen, weisen sie mit 

aller Bestimmtheit auf Juden hin, wie das z. B. aus den von Nicolaus Muller und anderen 

in den judischen Katakomben zu Rom gefundenen Tonlampen mit dem siebenarmigen 

Leuchter hervorgeht94. Auch von dem in Hammam Lif (in Tunis, in der Nahe Carthagos) 

im Zusammenhang mit dem ausgegrabenen Mosaikboden einer Synagoge gemachten

85 u. 86 Kaufmann, a. a. O., Nic. Muller, a. a. O. 69, polemisiert gegen diesen Grund der 

haufigen Anwendung des Leuchter-Sinnbildes bei den Juden, gibt aber in der Sache selbst die 

auBerordentliche Beliebtheit gerade dieses Symbols zu. Aucli als Familienwappen, ebenso auch 

als Siegelbild judischer Gemeinden, kommt im Altertum das Symbol des siebenarmigen Leuchters 

zur Anwendung (vgl. Berliner, a. a. O. I 58, Vogelstein u. Rieger, a. a. O.).

87 Flavius Joseph, a. a. O. Bell. jud. VII, 5.

88 Vgl. Menachot 28/2, Awoda-Sara 43/1, Rosch-Haschana 24. Dazu Maimonides, Hilchot 

Bet-habchira 7/10, Schulchan-Aruch Jore-dea 141/8. Galling, a. a. O., 40—41, und andere wollen 

darum in allen auftauchenden Wiedergaben des siebenarmigen Leuchters denn auch nicht 

die Nachahmung des Tempelleuchters, sondern der siebenarmigen Leuchter erblicken, die die 

Synagogen ,,neben dem Tempel in ihrem Kult hatten", was aber falsch ist. Denn wie sollten 

die Synagogen solche in ihrem Kult haben, wenn die Anfertigung verboten ist

89 Weshalb denn auch alle modellierten gebrauchsmaBigen siebenarmigen Leuchter, die aus 

der Antike stammen, mit Recht als christlich angesehen werden. Vgl. Kaufmann, a. a. O. und 

Awoda-Sara 43/1 „Lo taasun kidmut hamschamschim lefanai, amar Abaji, lo osra tora ela 

schamschim scheefschar laasot kmoton „Ihr sollt nicht anfertigen in der Gestalt der Gerate, 

die vor mir im Gebrauch stehen. Abaji sagt, die Thora hat nur Gebrauchsgerate, die man 

nachahmen kann, verboten." Das wird dann weiter auch auf die Leuchter bezogen.

90 Kaufmann, a. a. O., Die Darstellung des Kandelabers z. B. in Synagogen der Antike 

kommt denn auch immer nur als Bild vor. Eine Ausnahme macht auch das Mittelalter hindurch 

der siebenzackige Sabbathangeleuchter, der aber gerade deshalb die sternartige, runde Form 

aufweist, um nicht den siebenarmigen Kadelaber als Gebrauchsgegenstand in der einstigen 

Gestalt nachzuahmen. Vgl. Pitche-Teschuwa zu Jore-dea 241/8 diesbezugl. Entscheidungen, die 

er selbst allerdings nicht durchaus billigt.

01 Vgl. Raschi zu Awoda-Sara a. a. O. Stichwort: Scheefschar laasot kmoton. Darnach 

konnte selbst ein bloBes Zijur dugma, ein Bild, unter das Verbot fallen, wenn die Darstellung, 

Schamschim schel mata, d. h. Gebrauchsgegenstande betrifft, darunter auch den Leuchter, zu 

deren volliger Nachahmung durch die Anregung des Bildes die Mbglichkeit besteht. Und was 

ist dafur naher liegend als das Bild des heiligen Leuchters auf einer Lampe.

92 Siehe Anm. 88. Weil die Menora zu Zeiten im Heiligtum aus diesen Stoffen ange­

fertigt wurde.

93 ibd. und Raschi zu Rosch-Haschana 24, Sifse Cohen zu Jore-dea 142/8, sowie Pitche- 

Teschuwa daselbst.

94 Nic. Muller, Die jud. Katakombe etc. a. a. O. 56.



ALTMANN118

Fund einer solchen Lampe geht das hervor95. Besonders aber aus dem Nachweis der 

von De Rossi geschilderten roten Terrakottalampen von Chiusi96 (s. Abb. 6). Auch in 

Palastina gefundene judische Tonlampen mit dem siebenarmigen Leuchter, wie die 

Kunstsammlung der judischen Gemeinde zu Berlin z. B. einige solche verwahrt97 (siehe 

Abb. 7), bestatigen den judischen Zusammenhang dieser Art Lampen. Unsere Ton- 

lampe, die auf deutschem Boden den ersten und einzigen Fund dieser Art darstellt98

darf demnach — wie gesagt — ebenfalls mit aller Bestimmt- 

heit als judisch und als Beweis fur Juden in Trier in der in 

Rede stehenden Zeit angesehen werden. Dafur spricht auch

- wenn es uberhaupt noch eines Beweises bedarf — nicht 

wenig der Ort des Fundes, auf dem Hauptmarkt, 50 m vom 

Eingang der Judengasse. Von dieser vermutet Kentenich, 

daB schon im fruhen Mittelalter (Kentenich hat hier die be- 

ginnende Frankenzeit, um 460, im Auge) im Kern der Stadt 

eine geschlossene Siedlung das Judenghetto gewesen sei, das 

sich vielleicht an dieser Stelle schon „von Anfang an" be- 

funden habe". Kentenich nimmt also die Judensiedlung 

schon in der Romerzeit (denn nur so sind die Worte „von 

Anfang an" mit Beziehung auf die vorfrankische Zeit aufzu- 

fassen) an der gleichen Stelle an, wo sich heute die Juden­

gasse befindet100, wie anderseits der Fundort der Lampe, 

gerade in der Nahe der alten Judengasse, den Wert und 

die Bedeutung des Fundstuckes erhoht.

DaB unsere Tonlampe den Anzeichen nach kein 

Trierer Produkt, sondern italienischer Herkunft zu sein 

scheint, besagt naturlich nichts gegen ihre Deutung auf 

Juden in Trier. Es bestatigt nur hochstens, was sehr 

wichtig ist, die Annahme des Herkunftsweges der Juden 

uber Italien und Sudgallien nach Belgica Prima und 

nach ganz Gallien und Germanien uber Trier. Es kann 

aber auch zugleich von einem der Handelszweige der 

Trierer Juden, von dem des keramischen Geschaftsbe- 

. triebes zeugen. Der Weg der hellenistisch-romischen 

Kultur uber Italien und Trier an den Rhein laBt sich 

auch an dem Weg der Topferkunst uber Trier erweisen101.

Abb. 6. Rom. Tonlampe mit 

dem 7-armigen Leuchter, 

gef. in Chiusi.

95 Reinach, Notes sur la Synagogue d’hamam el Enf, 

Revue des Etudes juives, Paris 1886, 217—219.

96 De Rossi a. a.- O. III tom 6, 76, Anmerk. 1. Vgl. auch 

Kraus, Realenzykl, a. a. O., Galling, a. a. O., Kaufmann, a. 

a. O., ebenso Kraus, Talmudische Archaologie, Leipzig 1910, 

Bd. I 408, der ein Verzeichnis uber die Literatur z. sieben- 
Abb. 7. Tonlampe mit dem 7-armi- armigen Leuchter gibt.

gen Leuchter, gef. in Palastina. 07 Kunstsamml. d. jud. Gem. zu Berlin.

98 Die in Bonn, wie in den Jahrbuchern d. Vereins v. 

Altertumsfreunden i. Rheinlande, Jahrg. XXII Bonn, 1855, 74—76, berichtet wird, im Jahre 

1848 gefundene sogenannte „antike judische Tonlampe" mit sieben Flammen, nicht Armen, 

kann nicht als judisch angesehen werden. Es handelt sich bei dieser nur um eine sogenannte 

romische Wochenkalender-Lampe, wie sie ahnlich oft vorkommt und auch in Koln eine vor- 

handen ist. Auch bei den Ausgrabungen im Trierer Tempelbezirk ist eine ahnliche vorgefunden 

worden und von Loeschcke, wie die Kolner von Fremersdorf (in Zuschriften an den Verfasser) 

als ausgesprochen romisch, die mit Juden nichts zu tun hat, bezeichnet worden.

99 Kentenich, a. a. O. 67. Uber den Trierer Dom als Markthalle vgl. auch Dragen­

dorff a. a. O. 70.

100 Der Grund, den Kentenich andeutet, indem er auf die Nahe des Domes hinweist, muB 

dahingestellt bleiben, da er in dem Dom eine ursprungliche romische Markthalle sieht und 

diese Annahme stark umstritten ist.

101 Cramer, a. a. O. 193.



FRUHESTES VORKOMMEN DER JUDEN 119

Die italienische und sudgallische Technik sucht auch auf diesem Gebiete hier schon sehr 

fruhe FuB zu fassen102 und erst recht spater sich zu behaupten, als mit der Zeit des 

Verfalls der italienischen Technik die gallischen und rheinischen Topferfabrikate die 

italienische Konkurrenz aus dem Felde schlagen und unter anderen auch Trier die Ver- 

sorgung mit feiner Ware ubernimmt103. Die Juden haben ohne Zweifel der italienischen 

Konkurrenz die Wege ebnen helfen und keramischen Import getrieben, schon weil sie gewiB 

zu den Versorgern der Kolonisten und des Heeres gehorten und, wie wir wissen, die 

Legionen, wenn es nur irgendwie ging, italienische Keramik bevorzugten101. Die Bild- 

lampen italienischer Herkunft mbgen daher ebenso, u. z. sowohl fur den nichtjiidischen 

als judischen Bedarf, nebst anderen keramischen Bedarfsartikeln zum Teil durch die 

Hand der judischen Handler auch nach Trier gekommen sein. Bezeichnend dafur ist, daB 

einige in Trier gefundene rbmische und christliche Tonlampen (im Provinzialmuseum) 

dieselbe Art und Form wie die judische aufweisen (siehe Abb. 2), also auf eine gemein- 

same Fabrikations- und Herkunftsquelle hindeuten. Neben den syrischen Handlern, von 

denen man weiB105, werden eben — wie anzunehmen ist — gewn auch Juden in Trier in 

diesem Handelszweig aufgetreten sein. Ist es doch bekannt, daB die Juden schon fruh 

begonnen haben, sich den Handelsorganisationen Roms in Spanien und zunachst im 

sudlichen Gallien anzuschlieBen, von wo sie dann von selbst den Weg nach den Kastellen 

und Kolonien am Rhein gefunden haben106 und so naturlicherweise auch nach Trier, 

oder besser gesagt, vor allem nach Trier gelangt sein werden.

Der Fund der so in mehr als einer Hinsicht interessanten und wertvollen Antikaglie 

spricht aber nicht nur fur Juden an und fur sich in Trier und von einem Zweig ihres 

Handelsbetriebes. Vielleicht ist es nicht allzu gewagt, ihm noch eine weitere kulturhisto- 

rische Ausdeutung zu geben und daraus zumindest vermutungsweise auf eine judische 

Grabstatte oder eine judische Katakombe in Trier zu schlieBen.

Die meisten und altesten Funde von antiken judischen Lampen entstammen Grabern 

oder Katakomben. Sie erscheinen da als Grabbeigaben107. Der judische Totenritus kennt 

den Brauch, wahrend der Trauerzeit im Hause des Verstorbenen ein Licht bestandig 

brennen zu lassen, was auf die Anordnung Rabbi Jehuda des Fursten — wie der Talmud 

erzahlt — zuruckgeht, nach seinem Verscheiden das Licht brennen zu lassen108, vor allem 

aber offenbar auf den Schriftvers: ,,Ein Licht Gottes ist die Seele des Menschen"100. Da man 

sich das Grab als das bet-olam, das ewige Haus des Toten110, besser gesagt, das Haus der 

Ewigkeitspforte des Heimgegangenen111 dachte, die bestandig brennende Lampe aber im 

alten Israel zu den gewichtigsten und gelaufigsten Einrichtungen des Hauses gehorte112,

gab man auch dem Toten, einerseits um ihn zu ehren, anderseits aber auch wie aus

manchen Quellen hervorgeht —um ihn an das Grab zu bannen und ihm deshalb sein 

Haus wie im Leben zu gestalten113, eine Lampe, vermutlich sogar eine brennende Lampe™

102 Dragendorff, a. a. O. 60,94.

103 ibd. 55, Koepp, 155—156, Willems, 44, Loeschcke, Romische Gefabe aus Bronze, Glas 

und Ton i. Prov.-Mus. Trier, Sonderabdruck aus d. Trierer Zeitschr. III 1928, 69, 71 u. a. St.

104 Koepp ibd., Willems, 44—45, Dragendorff, 60.

105 Kentenich, 37, Loeschcke, a. a. O., 77.

106 Berliner, a. a. O. I 97, Caro, a. a. O. 27.

107 Galling, a. a. O., 37, Paulys Realenzyklop. d. klass. Wissenschaften XX. Halbb. 1586.

108 Ketubbot, 103a.

109 Proverbia, 20/27.

110 Unter anderem auf Kohelet, 12/5, Jesaja 14/18 u. a. zuruckgehend, vgl. Galling, 

a. a. O. 37, 38, 39.

111 Galling verkennt den Sinn des ,,Bet-olam". Er versteht darunter die Fortdauer des 

weltlichen Hauses. Es ist aber das Haus des Eingehens in die Ewigkeit gemeint. Das Grab 

und der Friedhof wird auch mehr in diesem Sinne „Bet hachajim, Haus des Lebens" genannt.

112 J. Benzinger, Hebraische Archaologie (Freiburg i. Br. u. Leipzig 1894) S. 124.

113 Nach Galling, a. a. O., um ihn, aus Furcht vor seiner Wiederkehr, an das Grab zu 

bannen. Die Vorstellung von der etwaigen Wiederkehr (der Seele des Verstorbenen naturlich)



120 ALTMANN

mit. Auf solchen Grablampen kommt auch der siebenarmige Leuchter vor115, wie er denn 

uberhaupt im Westen des romischen Reiches gerade auf Grabern, Grabplatten und 

Grabepitaphien von Juden auffallig oft vorkommt. Offenbar im Zusammenhang mit 

Secharja 4/2—6, wo der siebenarmige Leuchter als das Sinnbild fur den Sieg des 

Geistes uber die Macht des Fleisches, also fur den Triumph der Seele uber den Korper 

erscheint116. Es mag deshalb, wie erwahnt, einstweilen zumindest als Vermutung ausge- 

sprochen werden durfen, auch unser Lampenstuck mit dem Bilde des siebenarmigen 

Leuchters moglicherweise als Grablampe anzusehen117 und sie mit einem judischen Grab, 

einer Grabkammer118 oder gar einem Begrabnisplatz, sei es privater oder offentlicher Be- 

stimmung119, in Verbindung zu bringen120.

scheint in der Tat bestanden zu haben, wie die talmudische Erzahlung beweist, daB Rabbi Jehuda 

der Furst vor seinem Verscheiden befahl, das Licht im Haus auf seinem Platz weiter brennen zu 

lassen, weil sein Geist jeden Abend, nach Raschis Deutung jeden Freitagabend, wiederkehren wurde 

(Ketubbot 103/a). Aus dem Umstand, daB Rabbi erst anordnen muBte, nach seinem Verscheiden 

das Licht auf seinem Platze im Hause weiter brennen zu lassen, konnte man schlieBen, daB 

man sonst allgemein das Licht dem Toten ins Grab mitgab, weil man seine Wiederkehr in 

das Haus der Lebenden nicht wunschte. Er aber wollte in das Haus wiederkehren und ordnete 

deshalb das Verbleiben des Lichtes im Hause an. Dies schloB aber eine gewisse Zurucksetzung 

der anderen Toten, die an ihre Graber gebannt bleiben muBten, in sich, weshalb er, als 

nach seinem tatsachlichen ofteren Erscheinen, wie die Erzahlung besagt, seine Wiederkehr 

offenbar wurde, nicht mehr kam.

114 Galling, a. a. O., Nic. Muller, Die jud. Katakombe a. a. 0. S. 53—54, Berliner a. a. O., 

1 57. Ober jud. Grabbeigaben vgl. auch Traktat Semachot 8.

115 Vgl. Anmerk. 95, 96.

116 Kaufmann, a. a. O., Vogelstein u. Rieger, a. a. O. 51, 62, Nic. Muller, Die jud. Kata- 

kombe etc. 56, 69, Berliner, a. a. O. 1 48, 57.

117 Dagegen spricht allerdings der Umstand, dab Grabbeigaben fur gewdhnlich in gut 

erhaltenem Zustand gefunden zu werden pflegen, wahrend es sich hier um ein Bruchstuck 

handelt. Aber diese Erwagung schaltet trotzdem nicht die Mbglichkeit aus, daB fallweise auch 

Grabbeigaben, die eben mit den Grabstatten oder Katakomben der Zerstorung anheimfielen, 

als Scherben zum Vorschein kommen. Wo der Sarg, das Grab oder die Katakombe erhalten 

blieb, wird fur gewdhnlich auch die Grabbeigabe unversehrt zum Vorschein kommen. Unter den 

Trummern judischer Katakomben in Rom und anderswo hat man auch Scherben von Grab- 

beigaben gefunden. Die Lampenbeigaben, zumal die im brennenden Zustand, mdgen uberhaupt 

nicht in den Sarg, sondern nur in die Gruft oder Katakombe mitgegeben worden sein. Der 

Verfall oder die Zerstorung der Gruft konnte naturgemaB auch die Zertrummerung der Lampen 

nach sich ziehen, was auch im vorliegenden Falle bei unserer Lampe als Mbglichkeit erscheint. 

Vielleicht hatte man, wenn 1901 bei Auffindung des Bruchstuckes darnach gefahndet worden 

ware, denn auch noch weitere Spuren, die auf ein Grab oder eine Katakombe hinweisen, ge­

funden. Jedenfalls darf die MutmaBung nicht unterdruckt werden, daB der Fund des Lampen- 

fragments mit dem siebenarmigen Leuchter doch auch nach der dargestellten Richtung hin verweist.

118 Unterirdische Hohlen und Grotten wurden, als Schutz gegen etwaige Schandungen der 

Graber, im Altertum von den Juden bevorzugt. Sie blieben bis spat in die Kaiserzeit bei den 

Juden im ganzen romischen Reiche die gebrauchlichste Bestattungsform. (Vgl. Gustav Cohn, 

Der jud. Friedhof, Frankf. a. M. 1930, 10, 11, 19, 20, 21.)

119 Allgemeine Friedhbfe waren allerdings weniger bekannt. Sie dienten, dort wo sie vor- 

kamen, anfangs zumeist nur fur Unbemittelte und Hingerichtete. Dafur kannte man mehr das 

Familiengrab oder die Familiengruft, wombglich auf eigenem Grund und Boden. (Vgl. Galling, 

a. a. O., Cohn, a. a. O. 15, 16, 19—21 u. a. O., Benzinger, a. a. O. 164, Juster a. a. O.)

120 Die Totenstatte hatte sich so allerdings in der nachsten Nahe des Judenviertels be- 

funden haben miissen. Aber das wurde sich nur mit der fast allgemeinen Wahrnehmung auch 

anderwarts, z. B. in Rom, decken, dab sich die Totenstatten in der Nahe der Synagogenbezirke 

vorfanden (vgl. Berliner, a. a. O. I 52). Auch in Hammam Lif hat die in der Nahe der ausge- 

grabenen Synagoge gefundene Grablampe mit siebenarmigem Leuchter ein Ahnliches gezeigt 

(vgl. Anmerk. 95). Hat doch auch das Christentum diese Gepflogenheit von den Juden iiber- 

nommen und die Verstorbenen moglichst nahe bei den Kirchen bestattet, wie das in der rdmisch- 

christlichen Zeit auch in Trier zutage trat (vgl. G. Schneemann, Das rom. Trier u. d. Um- 

gegend, Trier, 1852, 9). Das jerusalemisch-talmudische Gebot, den Friedhof mindestens funfzig



FRUHESTES VORKOMMEN DER JUDEN 121

In einem so starken, wenn nicht noch starkerem MaBe, sprechen neben dem Fund 

der judischen Tonlampe aber auch noch andere archaologische Zeugnisse aus dem Aus- 

grabungsbestand des Provinzialmuseums zu Trier fur Juden im romischen Trier. Es 

sind das eine Anzahl von Terrakotten, sowie GefaBmundungen aus Trierer Topfereien 

des vierten, bzw. sogar des ausgehenden dritten Jahrhunderts191, denen diese wichtige 

Bedeutung zukommt. Die Stucke122 stellen namlich ganz unzweideutig Karikaturen auf 

Ellen von der Stadt entfernt anzulegen (vgl. Talm. Jerusch. Baba-Batra, Abschn. 2 Hal. 8, 

Benzinger, a. a. O.), spricht in erster Reihe von eigenen judischen Stadten in Palastina. Juden- 

siedlungen in der Diaspora, wo oft der Zwang der Verhaltnisse bestimmend war, fallen weniger 

darunter. Das mit der talmudischen Vorschrift ubereinstimmende romische sogenannte ,,Zw61f- 

tafelgesetz" mit der Bestimmung „Hominem mortuum ne in urbe sepelito" hat ebenso nicht 

verhindern konnen, dab auch christliche Graber innerhalb der Stadt, u. z. gerade auch in Trier, 

vorkamen (vgl. Schneemann, a. a. O., Willems, a. a. O. 29, 30). Obrigens hatte sich ja hier der 

Begrabnisplatz — wenn man den Fundort der jud. Tonlampe, 50 m vom Eingang der Judengasse 

entfernt, in Betracht zieht — in voller Ubereinstimmung mit der genannten talmudischen Vor­

schrift befunden.

In dem inzwischen erschienenen ,,Trierer Bericht" des Provinzialmuseums in Trier uber 

das Geschaftsjahr 1929 (Trierer Zeitschr. 5, S. 166—168) beschaftigt sich Prof. Kruger mit dem vor 

einigen Jahren auf dem neuen Friedhof von St. Matthias bei Anlage eines Grabes gefundenen Kalk- 

steinbruchstuck eines romischen Grabdenkmals, das die Kopfe einer Mann- und Fraugruppe auf- 

weist. Aus der zylindrischen Mutze, die das Reliefbild des Mannes mit vollem Gesicht aufweist 

und die fur eine romische Soldatenausrustung spricht, schlieBt er mit H. Graeven (Gott. Gel. 

Anz. 1901, S. 83 ff.), der diese Art Mutzen als solche von judischen Soldaten bestimmt, auf einen 

judischen Grabstein und damit auf eine judische Grabstatte in St. Matthias, wo er die Be- 

grabnisstatte der semitischen, auch syrischen Fremdlinge in der alten Romerstadt uberhaupt 

vermutet. Darnach hatte man sich den jud. Friedhof in der Romerzeit in St. Matthias zu denken. 

Aber selbst wenn die Annahme Krugers zutrafe, sprache sie nicht gegen unsere Vermutung 

eines judischen Begrabnisplatzes auch im Norden der Stadt, im AnschluB an das Judenviertel. 

In St. Matthias konnte es sich um eine Fremdenbegrabnisstatte und da um eine der einhei- 

mischen Gemeindemitglieder auf eigenem Grund und Boden (vgl. Anmerk. 124) handeln, 

oder um Friedhbfe aus. verschiedenen Zeiten. Leider ist aber die Vermutung Krugers, es mit 

dem Grabstein eines judischen Soldaten zu tun zu haben, uberhaupt nicht haltbar. Nicht nur 

aus den in Anmerk. 27 erorterten Grunden, die dagegen sprechen, sondern schon aus einem 

ganz elementaren Grund. Menschenkdpfe und Gesichter bildlich und insbesondere in Relief 

darzustellen, ist den Juden religionsgesetzlich untersagt. Insbesondere in der Zeit des heidnischen 

Altertums war es ein strenges Verbot. (Vgl. Jore dea 141/4 mit Sifse-Cohen und den da angefuhrten 

biblischen und talmudischen sonstigen Quellen) und erst recht gar auf Statten oder Denkmalern 

des Kultus, wozu auch der Grabstein gehdrt. Auch nicht auf einem der Grabplatten und Graber- 

reste der judischen Katakomben, geschweige denn der Grabsteine auf Graberfeldern der spateren 

Zeit, hat sich die Abbildung von Menschengestalten, Kopfen oder Gesichtern vorgefunden. In 

dem vorliegenden Fall eines, wie Styger (Die altchristliche Grabkunst S. 97) meint, romischen 

„Polizeisoldaten", die solche Miitzen aufwiesen, wird es sich demnach um einen syrischen 

Semiten, nicht aber um einen Juden handeln.

121 Loeschcke in seiner schriftlichen AuBerung an den Verfasser. Vgl. dazu Loeschcke, 

Romische GefaBe, a. a. O., 75, 79, wonach diese Art Keramik auf die Nachahmung einer eigen- 

tumlichen, aus dem Osten stammenden Mode zuruckgeht. Soweit es die GefaBe betrifft, wurden 

solche in Trier, Carden und Speicher-Herforst hergestellt.

122 Von 5 Exemplaren davon folgt hier die Beschreibung. Von der photographischen Wieder- 

gabe der vollkommenen Stucke muB aus wohlbegreiflichen Grunden Abstand genommen werden. Nur 

die Kopfe von einigen charakteristischen Stucken (s. Abb. 8) sollen hier im Bilde gezeigt werden: 

1. Gruppe von hakennasigem Mann mit zwei Gliedern und Frau. Auf dem 

Sockelstuck ist ein Teil des linken FuBes des Mannes und des rechten der Frau erhalten. Sie 

ziehen einander mit der Hand heran. Backenbart und Augen des Mannes schwarz aufgemalt. 

Seine Lippen, die Enden der Glieder und der untere Sockelrand rot aufgemalt. Weiher 

Pfeifenton. Fundort romischer Topfereiabfall aus einer an der Louis LintzstraBe in 

Trier gelegenen Grube. Um 275 n. Chr. Hohe 22 cm.

2. 12263 Unterkdrper eines laufenden Mannes mit hangendem G1ied. 

Hohes Schuhwerk. Auf der Ruckseite der Statuette ist der Hugel, den das Gliedende beruhrt, 

nicht dargestellt. Gelbroter Trierer Ton. Die Fiache zwischen Beinen und Hugel ist gelb 

bemalt. Kann auf der unteren Flache kaum gestanden haben, wird also zum Aufhangen her- 

gerichtet gewesen sein. H. 12,5 cm. Trier, KapellenstraBe.



122 ALTMANN

Juden dar, was uniso interessanter ist, als sich Judenkarikaturen aus dem Altertum bis- 

her nirgends vorgefunden haben123. Viele davon zeigen judische Zerrgesichter, mit dem

3. 20458 Verwachsener T an zer mit zwei Phallen. Beide Phallen sind fortge- 

brochen, der eine war nach vorn, der andere nach hinten gerichtet. Kopf gelocht zum Auf- 

hangen. Gelber Trierer Ton. H. 19 cm. Trier, EgbertstraBe.

4. 1499 Knickebeiniger Mann mit (fortgebrochenem) zuruckschlagendeni 

groBen Glied. Hocker auf Brust und Rucken, sehr lang gezogener Kopf und Hakennase. 

Im Hinterkopf ein Loch zum Aufhangen der Statuette. Gelbroter Trierer Ton. Hohe 15 cm. 

Trier, Kellerausschachtung Ueberle.

5. 16010 Bartloser mannlicher Kopf mit als Glied ausgestattetem hoch- 

gezogenem Hinterkop f. Stark durchfurchte Wangen. Die Ohren grot und flugelartig 

gestaltet, verwandt den bronzenen Fligelphallen. Gelber Trierer Ton. Vielleicht nicht der 

Kopf einer menschlichen Statuette, sondern Endigung eines aufgerichteten Gliedes. Lange 

10 cm. Trier, Kuhweg, Gerberei Limbourg, (jetzt GerberstraBe). Ober andere, ahnliche in 

die Art schlagende Trierer Topferei-Erzeugnisse vgl. Trierer Jahresbericht, XIII, Tafel IX A.

meSem

Abb. 8. Kbpfe von rbmischen Terrakotten, Karikaturen, 

gefunden in Trier.

123 Man sieht die Judenkarikaturen als eine Erfindung des deutschen Mittelalters an. Nach

kirchlichen Schriftstellern soll allerdings, wie Ernst Renan erzahlt (Renan, L'Eglise chret. 26) 

bereits Hadrian zur Verspottung der Juden an einem der Tore Jerusalems ein marmornes 

Schwein angebracht haben, Erwiesen ist diese, aus befangener Stelle stammende Mitteilung 

durch keinerlei Belege. Ebenso ist es nur eine Vermutung, daB auch Titus die Darstellung 

eines Schweines als Verspottung der Juden gebrauchte. Ein Meilenstein der 10. Legion (der 

Legion des Titus) weist das Bild eines Ebers auf. (Vgl. einen solchen Stein in der Kunstsamm- 

lung der jud. Gemeinde zu Berlin). Tatsachlich tritt aber im Mittelalter merkwurdigerweise in 

verschiedenen deutschen Stadten (vgl. u. a. Altmann, Gesch. d. Juden in Stadt und Land 

Salzburg, Berlin 1913, I 160—163) gerade diese Judenkarikatur am fruhesten, u. zw. eine Juden 

saugende Sau an Kirchen und Brucken sehr haufig auf. Eine eigentliche Erklarung dafur kennt 

man nicht. Vielleicht darf man an einen folgenden Zusammenhang denken: Auf einer Munze 

des Kaisers Lucius Aurelius Verus, sie wird vielfach (z. B. i. Jud. Lexikon, III 549, 

Berlin) falschlich als Munze des Kaisers Septimius Severus angesehen mit der vordern 

Inschrift [IMPCAE]SLAVREL VE[RUS AVG], das heiBt: Imperator Casar Lucius Aurelius 

Verus Augustus, erscheint auf der Ruckseite mit der Inschrift Colonia Aelia Capitolina 

(= Jerusalem) das Bild der Romulus und Remus saugenden rbmischen Wolfin. Da die Munze 

auf die Niederwerfung eines judischen Aufstandes und den von Hadrian Jerusalem beigelegten 

Namen Aelia Capitolina hinweist, hat man im Mittelalter vielleicht den wahren Sinn des Bildes 

verkannt und darin, statt einer saugenden Wblfin, ein saugendes Schwein gesehen oder mit 

Absicht ein solches daraus gemacht und es als Spottbild auf die Juden angewendet.



FRUHESTES VORKOMMEN DER JUDEN 123

in der Karikatur stets beliebten Merkmal der „Judennase", dazu, was den ausschlag- 

gebenden Beweis ergibt, in starker Betonung und grotesker Aufdringlichkeit noch andere 

sehr deutliche judische Kennzeichen124. Besonders eines der Stucke, u. z. das alteste aus 

dem Jahre 275125, das eine groteske Mann- und Fraugruppe darstellt, ist ein auf Juden 

abzielendes Spottbild ausgesprochenster Art.

Von der Karikatur im romischen Staat der ersten nachchristlichen Jahrhunderte, 

besonders aber im konstantinischen Zeitalter, sagt Fuchs126, daB damals das Karikieren 

eine durch alle Kreise gehende Gewohnheit war. „Die Gemeinwesen waren in Klassen 

verfallen, die einander auf das Erbittertste bekampften. Der Mangel an Pflichtgefuhl 

zeitigte im ganzen Volke eine alle sittlichen Schranken durchbrechende Verrohung. Nur 

das AuBergewohnliche behagte noch dem Gaumen." DaB da die rohe Verspottungslust, 

die Heiden wie Christen traf und sogar manchen Kaiser nicht schonte127, beim Juden 

nicht haltmachte, erscheint nicht weiter verwunderlich, wenn man bedenkt, daB damals 

die fremden Sitten und Gebrauche aus den verschiedensten Kulten, die in Rom Anhanger 

und Nachahmer fanden, uberhaupt den Ingrimm der Satiriker erregten128, wenn er sich 

auch allerdings gegen die Juden und ihre Kulte in einem besonders starken MaBe wandte. 

Der Spott und die Verlasterung der Juden und ihrer Riten war zudem den Romern in 

den verschiedensten Formen von lange her bekannt. Den regierenden Kreisen war er 

zumeist fremd, aber er findet sich bei einer groBen Anzahl von Schriftstellern und spater 

auch bei verschiedenen christlichen Apologeten129. Das Motiv ist wieder in erster Reihe 

in dem Unmut uber die judische Propaganda zu suchen, die, je mehr sie bekampft 

wurde, desto groBere Erfolge und Triumphe feierte. Viele judische Sitten und Brauche, 

z. B. der Sabbat und die Bundesaufnahme, hatten namlich im Volke und besonders in 

der Intelligenzschicht Eingang gefunden und erregten die Eifersucht sowohl des unter- 

gehenden Rbmertums, als der erst aufkommenden Kirche. Wir horen z. B. besonders 

Horaz, Juvenal, Tacitus und andere daruber klagen und spotten und wissen vom Juden- 

christen-Streit in der Apostelgeschichte angefangen bis zu den Kirchenvatern hin, wie 

sehr Jahrhunderte hindurch das zahe Festhalten am judischen Gesetz selbst innerhalb 

der Kirche und erst recht das judische Proselytentum auBerhalb derselben, dem Pau- 

linischen Standpunkt Sorge und Uberwindungskraft kostete130. Besonders fuhlte sich auch 

die Kirche durch die Uberhandnahme der EheschlieBungen zwischen Christen und Juden 

und den damit zusammenhangenden Ubertritt der ersteren zum Judentum bedroht. Nicht 

weniger durch die Bundesaufnahme von Nichtjuden und nicht judischen Sklaven. Neben 

dem Spott wurden fur beides harte gesetzliche Verbote und Strafen angestrebt und er- 

zielt131. Die Trierer Spottbilder spielen in der Hauptsache auf die Verhohnung der 

Zirkumzision hin und beruhren in einem der Stucke, dem bereits besonders hervorgeho- 

benen altesten derselben, allem Anscheine nach aucli die Lacherlichmachung der Mischehe 

mit Juden. Wie uberall werden indessen aucli hier wirtschaftliche Grunde von EinfluB 

gewesen sein. Die Juden betrieben bekanntlich ebenso wie andere Handler zwischen Gallien 

und Italien einen schwungvollen Sklavenhandel132. Die Bundesaufnahme an den Sklaven 

zu vollziehen, war aber fur die Juden strenges religidses Gesetz. Um sie daran zu hindern 

und so ihren Handel zu unterbinden, erging man sich in Spdttereien daruber und Andeu- 

tungen des Verbotes. In Trier mogen dazu auch noch ganz besondere ortliche Verstimmun-

124 Die Zirkumzision mit alien ihren deutlichen und unzweifelhaften jud. Merkmalen.

125 Siehe Anmerk. 122 Nr. 1.

126 Fuchs, Die Karikatur der europaischen Volker, Berlin, I 28.

127 Eine romische Nacktkarikatur auf Caligula befindet sich im Museum zu Avignon. 

(Vgl. Fuchs, a. a. O.).

128 Berliner, a. a. O. 1 100.

129 ibd. 100—104, Dubnow a. a. O. III 110—114, 168—176, 212 u. a. a. St., Lucas, a. a. O.

a. v. St., Vogelst. und Rieger a. a. O. 80—85, Graetz IV 98, 101.

130 ibd. u. Lucas, 44, 45, 103, Ed. Meyer, Ursprung d. Christ. 1922, II 355—356, III 414—415.

131 Lucas, 40, 44, 45, 103, Vogelstein u. Rieger, 37, 72, 73, 117, 118, 122, 134, 135, Dubnow 

214, 215, Caro a. a. O. I 37, 51. Graetz, IV 310.

132 ibd. an verschiedenen Stellen.



124 ALTMANN

gen mitgespielt haben, dab gerade die Topfer sich in einer Verspottung der Juden Luft 

machten und sie durch haBliche Karikaturengebilde empfindlich zu treffen suchten. Zu alien 

Zeiten waren im Kampfe der Klassen gegeneinander letzten Endes wirtschaftliche Beweg- 

grunde, Voreingenommenheiten des Brotneides die tiefsten und starksten Triebkrafte. Die Ju­

den in Trier mogen, wie bercits gezeigt, zu den Importeuren der italienischen Keramik mitge- 

hort haben, die, wenn sie auch in der in Rede stehenden Zeit lange nicht mehr den gallisch- 

rheinischen Markt beherrschte, doch noch einen starken KonkurrenzeinfluB ausubte. Die 

Romer standen namlich den gallischen Erzeugnissen auf diesem Gebiete, denen sie keinen 

besonderen Geschmack abgewinnen konnten, von Anfang an ablehnend gegenuber. Die 

Handler machten sich das zu Nutze und forcierten, besonders bei den Kolonisten und 

Legionen, den Vertrieb der italienischen Ware sehr stark133. Das aber entzog zeitweise der 

einheimischen Topferei — die Triers Starke war — nicht nur eine gute Absatzmoglichkeit, 

sondern zwang sie auch ununterbrochen zur Umstellung und Nachahmung, was ihr an 

sich wohl letzten Endes zum Vorteil gereichte, vorerst aber doch ihre Verdrossenheit be- 

wirkte. Wie der Fund der judischen Tonlampe beweist, haben sich die Juden auch im per- 

sonlichen Gebrauch der italienischen Erzeugnisse bedient, und wenn sie auch im Handel da- 

mit keineswegs die einzigen und ausschlaggebenden waren, da sich im Gefolge der Romer 

verschiedene fremde und einheimische Handler befanden, so wandte sich doch die Ver- 

argerung des Trierer heimatlichen Gewerbes, im Verein mit den genannten anderen 

Abneigungen allgemeiner Art, am starksten ihnen, als der am bequemsten zu bekampfen- 

den Minderheit zu. Die Alttrierer waren ubrigens schon von jeher iiberhaupt nicht sehr 

fremdenfreundlich, wenn es um die Konkurrenz ging. Schon Tacitus erzahlt von einem von 

schlimmen Folgen begleiteten Sturm der Alttrierer gegen die angebliche Ausbeutung des 

Landes durch romische Kaufleute131. Demgegenuber muB die Auflehnung der Topfer 

gegen die Konkurrenz in Form der Verspottung der Juden durch Karikaturen als Harm- 

losigkeit angesehen werden. Wahrscheinlich haben die Juden aber auch noch die Hand 

mit im Spiele gehabt, daB der Import der Glasmanufaktur und dann die Glasfabrikation 

selbst, die, die Tonindustrie zuruckdrangend, allmahlich aus dem Osten fiber Rom in 

Gallien eindrang, auch in Trier Eingang fand135 und die Topferei beeintrachtigte oder 

zumindest zwang, sich der kostspieligen Glasvorbilder zu bedienen136. Wissen wir doch, 

daB die Erzeugnisse der Glaskunst und Glasindustrie z. B. in Rom, sowohl zum eigenen 

Bedarf, als auch im Handel, haufig durch die Hande der Juden gingen137. In Gallien, 

und damit in Trier, wird es nicht anders gewesen sein.

Nach alledem kann zusammenfassend festgestellt werden, daB es in Trier ini vierten 

und alien Anzeichen nach auch schon im dritten Jahrhundert Juden gegeben hat. Der 

Ausgangs- und Knotenpunkt fur die Frage nach dem fruhesten Vorkommen der Juden 

im westlichen Gallien und somit in Deutschland, ist demnach nicht nur in Kbln, son­

dern in einem viel starkeren Made in Trier zu suchen. Wie die zentralistische Losung 

aller gallischen Fragen, so liegt auch die fur die Frage nach Juden in Gallien vor allem 

in Trier. Die Juden kamen vielleicht schon mit den rbmischen Kolonisten und Heeres- 

angehdrigen in die Augusta Treverorum, jedenfalls aber waren sie spater in der gallischen 

Imperiumszeit und im konstantinischen Zeitalter schon da. Sie kamen von Rom, wahr­

scheinlich auch Spanien uber Sudgallien nach dem ubrigen Gallien und uber Trier nach 

Koln. Sie waren auch hier, wie zumeist uberall, Wegbahner fur das nachfolgende oder 

gleichzeitig auftretende Christentum, wie denn auch das Christentum obwohl unbewuBt 

und ungewollt die Wege fur die Juden ebnete, statt wie beabsichtigt hemmte138. Die 

Juden betrieben hier, wie andere dstliche und romische Pioniere des westlichen Handels, 

Importgeschafte mit keramischer Ware und sehr wahrscheinlich mit Erzeugnissen der

133 Vgl. Anmerk. 104—106.

134 Tacitus, Annal. III 42.

135 Loeschcke, Rom. GefaBe etc., 76—79, Asbach, a. a. O. 13, Koepp, a. a. O., 160, 

Dragendorff, a. a. O. 63, Cramer, a. a. O. 192.

136 Vgl. Loeschcke, a. a. O. 76—79.

137 Vgl. Berliner, a. a. O. I 62, Nic. Muller, Die jud. Katakombe etc. a. a. O. 52.

138 Vgl. Lucas, a. a. O. 103.



FRUHESTFS VORKOMMEN DER JUDEN 125

machtig emporkommenden Glasindustrie. Sie mogen ebenso auch an dem Export von 

Sklaven aus Gallien nach Rom und dem Orient — der in grower Blute stand — mitbe- 

teiligt gewesen sein.

Sie trugen dazu bei, die angesessene, einheimische Tonindustrie in einen Anpas- 

sungskampf hineinzudrangen, und zogen sich subjektiv — wiewohl objektiv einen Segen 

fur die Topferei bewirkend — die Verdrossenheit und gar den Spott dieses Gewerbes zu.

Da die Gesetze des Decurionatszwanges, wie in Koln, wenn nicht schon fruher, 

auch in Trier in Geltung gewesen zu sein scheinen, waren Trierer Juden auch Curien- 

mitglieder und somit — denn das war Voraussetzung fur dieses Amt —139 Grundbesitzer 

und romische Burger. Sie bildeten eine Gemeinde, denn sie besaBen — wie gezeigt wurde 

— allem Anscheine nach eine oder gar mehrere Synagogen, was selbst fur Koln, wo 

zwar urkundlich von Synagogenaltesten die Rede ist, dennoch nach maBgeblicher An- 

sicht140 nicht mit groBerer Sicherheit gesagt werden kann.

In der Nahe eines, wie man wohl annehmen kann, eigenen Ansiedlungsbezirkes 

hatten sie vermutlicherweise vielleicht auch eine eigene Graberstatte oder Katakombe. 

Ihre Kultusstatten wurden vom Kaiser gegen Ubergriffe geschutzt, so daB sie, trotz 

mancher Spottereien und Lasten, sich doch im Ganzen einer gunstigen Lage zu er- 

freuen hatten.

Es ergibt sich somit, daB die Zuruckdatierung von Juden in Trier bis in das zweite, 

oder gar erste Jahrhundert wohl vermutungsweise moglich, aber nicht beleglich haltbar 

ist, dab aber trotzdem Trier, infolge der Nachweise und Schlusse fur das vierte und dritte 

Jahrhundert, als die alteste judische Gemeinde auf deutschem Boden, in keinem Falle aber 

jiinger als Koln angesehen werden darf.

Diese Resultate und SchluBfolgerungen gehen einerseits aus der Neuuntersuchung 

und Auswertung alter, bereits mehr oder weniger bekannter historischer Quellen, mit 

Hilfe neuer Kombinationen und Gesichtspunkte hervor, und anderseits aus der Er- 

schlieBung neuer, bisher unbekannter und unverwerteter Quellen archaologischer Art, 

die die Folgerungen der ersteren Art unterstutzen und erharten.

139 Vgl. Caro, a. a. O. 21, 27, 33, 34, 37. Germania Judaica, a. a. O., Schwarz, a. a. O., 

Steininger a. a. O. I 129. Uber die ungeheuere Macht und politische Bedeutung der Decurionen 

im allgemeinen und der von Trier insbesondere, siehe Willems, a. a. O. 17—18.

140 Aronius, a. a. O., 3. Er will aus der Erwahnung von Archisynagogen, Synagogenaltesten 

etc. in dem Kolner Erganzungsgesetz an die Decurionen nur mit Wahrscheinlichkeit, nicht mit 

Sicherheit den Nachweis fur eine Synagoge erblicken.


