
603

ÉMILIE OLÉRON EVANS, L’HISTOIRE DE 
L’ART ENGAGÉE. LINDA NOCHLIN

Straßburg: Presses universitaires de Strasbourg 2025, 260 Seiten 
mit 39 Farbabb., ISBN 979-10-344-0227-4 (Softcover).

Rezensiert von
Hannah Goetze 

Auf den gegenüberliegenden Seiten 214 und 215 in Émilie Oléron 
Evans’ Fazit zu ihrem Buch L’histoire de l’art engagée. Linda Nochlin 
finden sich zwei Aussagen, die die Paradoxität der Rezeption der 
titelgebenden Kunsthistorikerin gut auf den Punkt bringen. Man 
liest auf der linken Seite: „Pour étudier et écrire l’histoire de l’art 
aujourd’hui (pas seulement féministe), il est besoin de lire ou de 
relire Nochlin“; etwas weiter dann rechts daneben: „Il n’est presque 
même plus besoin de « lire » Nochlin : par effet de synecdoque, le 
titre [Why Have There Been No Great Women Artists?] suffit à 
démontrer le féminisme ardent de quiconque l’invoque“. Kritisch 
aufgegriffen wird damit eine Beschäftigung mit dem Denken der 
2017 verstorbenen US-amerikanischen Kunsthistorikerin und ins­
besondere mit ihrem wohl bekanntesten Aufsatz, das sich damit 
begnügt, den zugehörigen Titel als (pop-)kulturelle Chiffre tauglich 
zu machen, statt tatsächlich eine inhaltliche Auseinandersetzung zu 
suchen. Einen solchen Umgang kritisiert Oléron Evans, verbunden 
mit einem Aufruf zum (tatsächlichen) Lesen: „[I]l ne suffit pas de 
répandre la bonne parole, encore faut-il l’avoir lue“ (S. 224).

Oléron Evans’ Buch stellt eine Konfrontation mit diesem Erbe 
und der Person Nochlins dar – und eben vor allem: eine Einladung 
zur (Re-)Lektüre. Er ist, und das insbesondere in den ersten beiden 

21: INQUIRIES INTO ART, HISTORY, AND THE VISUAL
6/4, 2025, 603–609

https://doi.org/10.11588/xxi.2025.4.113441

https://doi.org/10.11588/xxi.2025.4.113441
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hannah Goetze

604

der insgesamt vier Kapitel, intellektuelle Biografie einer Kunsthis­
torikerin, die sich früh bestimmten institutionellen Vorgaben ver­
weigert und stattdessen auf die Suche nach Schreibformen begeben 
hat, die beständig die Positionierung zum Gegenstand herausfor­
dern, die der Schreibenden ebenso wie der Lesenden. Ein solches 
Querstellen zu bestimmten akademischen Idealen und insbeson­
dere zu spezifischen Erwartungshaltungen der Kunstgeschichte 
als streng methodischem Fach, zu der Möglichkeit einer starren 
Methodik überhaupt, verstanden als fixem Modell, manifestiert sich 
auch in den Publikationsformen, die Nochlin bevorzugt wählte. Ihre 
Bibliografie versammelt primär Texte in Artikelform, die dann, 
häufig ohne allzu große weitere Überarbeitung, gesammelt als Pub­
likation herausgegeben wurden und vornehmlich bei Thames & 
Hudson erschienen sind, einem Verlagshaus, das, wie Anne Lafont 
und Todd Porterfield in ihrem Gespräch mit Linda Nochlin her­
vorheben, kein akademisches ist. „[E]lle n’a jamais cédé à la stra­
tégie éditoriale académique“,1 heißt es in diesem Zusammenhang. 
Gleichzeitig zeigt Oléron Evans’ Lektüre von Nochlin, dass sich das 
Tätigkeitsfeld einer engagierten Kunstgeschichte, wie von ihr ent­
worfen, keineswegs im (akademischen) Schreiben und Publizieren 
erschöpft. Das Schlagwort des „Bildungsromans“, das den Text von 
Oléron Evans durchzieht, wird von Nochlin selbst verwendet, unter 
anderem im Titel zu zwei Vorträgen, „The Museum as Bildungsro­
man“2 und „The Seminar as Bildungsroman“3. Damit werden wei­
tere Handlungsräume eröffnet, die Oléron Evans insbesondere im 
dritten und vierten Kapitel ihres Buches herausstellt.

In den beiden erwähnten Vorträgen Nochlins wird ihre persön­
liche (Lebens-)Geschichte in das akademische Vortragsformat ein­
gebunden. Linda Nochlin ist eine Autorin, die in ihrem Schreiben 
und ihrer Arbeit allgemein sehr präsent ist und ihre Person darin 
offenlegt – eine Extrovertiertheit, die das Schreiben über sie durch­
aus vor spezifische Herausforderungen stellt. Im bereits erwähnten 
Gespräch mit Lafont und Porterfield fragt letzterer dezidiert nach 
der Zentralität von Nochlins eigener Stimme und einer damit ver­
bundenen Problematik der Übersetzung.4 Einer solchen Bedeutung 

1
Linda Nochlin, Anne Lafont und Todd Porterfield, Entretien avec Linda Nochlin, in: 

Perspective 1, 2015, 63–76, hier 64 (31.07.2025).

2
Ihr mit handschriftlichen Notizen versehener Vortragstext ist digitalisiert über die Seite 
der Archives of American Art verfügbar: Linda Nochlin papers, circa 1876, 1937–2017, 
Box 16, Folder 35: „The Museum as Bildungsroman. My Life in Art, Trash and Fashion“ 
at Material Things Conference, Toronto, 2002, Archives of American Art, Smithsonian 

Institution Washington, D.C. 20560 (31.07.2025).

3
Linda Nochlin papers, circa 1876, 1937–2017, Box 17, Folder 15: „The Seminar as 
Bildungsroman. History Personal and Impersonal“ at College Art Association, Atlanta, 
2004-2005, Archives of American Art, Smithsonian Institution Washington, D.C. 20560 

(31.07.2025).

4
Die von Porterfield gestellte Frage in Gänze: „Peut-on aussi revenir sur un aspect de 
votre œuvre qui est moins accessible à vos lecteurs qui n’ont pas l’anglais pour langue 

http://journals.openedition.org/perspective/5800
https://www.aaa.si.edu/collections/linda-nochlin-papers-17580
https://www.aaa.si.edu/collections/linda-nochlin-papers-17580
https://www.aaa.si.edu/collections/linda-nochlin-papers-17580


Émilie Oléron Evans, L’histoire de l’art engagée. Linda Nochlin

605

ist sich auch Oléron Evans bewusst – das erste Kapitel ihres Buches 
beginnt programmatisch: „La première voix à entendre pour com­
prendre l’attitude de Linda Nochlin envers l’histoire de l’art, c’est la 
sienne“ (S. 21).

Ihr Buch ist insofern als Übersetzungsarbeit im doppelten 
Sinne zu verstehen. Zwar liegen Übersetzungen von einer Auswahl 
an Texten Nochlins vor;5 wo dies jedoch nicht der Fall ist, sind 
verwendete Textstellen und Zitate von Oléron Evans selbst ins 
Französische übertragen worden. Das englische Original ist jeweils 
in den Fußnoten beigegeben. Neben einer solchen Form des prakti­
schen Übertragens eines Textes in eine andere Sprache ist der Text 
von Oléron Evans zudem Beitrag zum kulturellen Transfer:6 Auch 
aufgrund des Standes der Übersetzungen sei die Rezeption Noch­
lins in Frankreich einseitig (S. 18) und konzentriere sich vornehm­
lich auf die Texte, die in erster Linie einer feministischen Kunst­
geschichte zugeschrieben werden.7 Gleichzeitig präsentiert Oléron 
Evans die Rezeption einer solchen feministischen Kunstgeschichte 
in Frankreich als schwergängig. Über die Hartnäckigkeit, mit der 
sich gegen die Notwendigkeit einer feministischen Kunstgeschichte 
gestellt wird, mokierte sich bereits Nochlin selbst, wenn sie auf die 
im Centre Pompidou gezeigte Ausstellung „elles@pompidou“, die 
dort 2009 bis 2011 stattfand (und damit über 30 Jahre nach der 
von Nochlin und Ann Sutherland Harris organisierten Ausstellung 
„Women Artists“ im Brooklyn Museum), mit einer Frage reagiert, 
deren leicht spöttelnder Unterton nicht zu überhören ist: „Pourquoi 
ne pas l’avoir organisée avant ?“ (S. 199).

maternelle, car il est singulier, à vous lire, de constater que la force de votre écriture 
réside notamment dans votre voix, en plus de l’importance de vos idées proprement dites.“ 

(Nochlin, Lafont und Porterfield, Entretien avec Linda Nochlin, 73).

5
Übersetzt von Claude Bourguignon, Pascaline Germain, Julie Pavesi, Florence Verne: Fem­
mes peintres 1500–1950 (Ausst.-Kat. New York, Brooklyn Museum), hg. von Ann Sutherland 
Harris und Linda Nochlin, Paris 1981; übersetzt von Oristelle Boinis: Linda Nochlin, Fem­
mes, Art et pouvoir et autres essais, Nîmes 1993, ebenso wie Linda Nochlin, Les politiques de la 
vision. Art, société et politique au XIX siècle, Nîmes 1995; übersetzt von Margot Rietsch: Linda 
Nochlin, Pourquoi n’y a-t-il pas eu de grands artistes femmes ?, London 2021 (anlässlich des 

50. Jahrestages des Erscheinens).

6
Zum Übersetzen siehe auch Émilie Oléron Evans, « Une culture traductrice ». Quand les 
historiens de l’art (se) traduisent, in: Revue germanique internationale 32 (La traduction en 
histoire et en histoire de l’art), 2010, 93–105, ein Aufsatz, der mit der Zentralität des Über­
setzungsprozesses für die Kunstgeschichte einsetzt: „La notion de traduction fait partie 
des outils conceptuels fondamentaux de l’histoire de l’art ; au premier chef, elle décrit 
l’opération par laquelle on rend compte d’une perception des œuvres, en un passage du 
visuel à l’écrit. […] De plus en plus, dans le sillage du « tournant culturel » de la traductolo­
gie, l’historiographie de l’art aborde la traduction sur un plan plus crucial encore, comme 

matrice de la formation, de la formulation et de la circulation des savoirs sur l’art.“

7
Eine Aufteilung von Nochlins Themen in „feministische“ und „nicht-feministische“ 
erweist sich zugleich als nicht zielführend; Nochlin selbst wird von Oléron Evans zitiert, 
dass eine feministische Kritik ihren Platz nicht nur im Umgang mit, lapidar gesprochen, 
„Frauen“ haben könne, sondern vielmehr auf das gesamte Feld der Kunstgeschichtsschrei­
bung auszuweiten sei (vgl. S. 124). Für eine Würdigung Nochlins im Bereich der Courbet-
Forschung vgl. das Vorwort von Laurence des Cars und Dominique de Font-Réaulx in: dies. 
gemeinsam mit Mathilde Arnoux, Stéphane Guégan und Scarlett Reliquett (Hg.), Courbet 
à neuf !, Paris 2010, 4–5. Die Würdigung ihrer Arbeit fällt zusammen mit der Würdigung 
ihrer Person, beides unzertrennbar auch in dem Text, mit dem Nochlin im Band vertreten 

ist: Living With Courbet. Fifty Years of My Life as an Art Historian, in: ebd., 11–22.

https://doi.org/10.4000/rgi.2577


Hannah Goetze

606

Zwar beginnt das Buch mit dem Bild der Kunsthistorikerin als 
junger Frau, folgt jedoch nicht notwendigerweise einer chronolo­
gischen, sondern mehr einer thematischen Logik. Das erste Kapi­
tel „Fragments biographiques“ kommt in seinem Aufbau einem 
streng geordneten biographischen Schreiben noch am nächsten, 
bezeugt gleichzeitig durch die Aufnahme des Fragmentarischen 
bereits im Titel, dass es keineswegs darum gehen soll, lückenlos 
ein Leben nachzuerzählen. Hierin vollzieht Oléron Evans, zum Teil 
mit Hang zum Anekdotischen und unterstrichen mit Hinweisen 
auf Archivmaterial, Nochlins Weg als Kunsthistorikerin „par acci­
dent“ (S. 33) nach, eingebettet in eine Institutionen- und Disziplin­
geschichte der 1950er Jahre. Im intellektuellen Milieu von Vassar, 
als Seminarteilnehmerin und später auch in der Rolle der Seminar­
leitenden, keineswegs jedoch von Anfang an mit Interesse für die 
Kunstgeschichte überhaupt ausgestattet, kristallisieren sich hier die 
Vorbilder Nochlins heraus: Karl Lehmann, der sie zu einer quellen­
basierten, sozialen und politischen Kunstgeschichte leitet; Meyer 
Schapiro, dessen Aufsatz „Courbet and Popular Imagery“ einen 
Wendepunkt für Nochlin darstellt; Erwin Panofsky, nach dem, wie 
wir erfahren, Nochlin ihre Katze benennt (S. 47); Aby Warburg, zu 
dem neben der akademischen auch eine persönliche Nähe aufgrund 
seines Jüdischseins kommt.

Thematisiert wird dies im zweiten Kapitel, „La voix de l’Autre : 
Le paradoxe de l’engagement“, das die Frage nach den Schreib­
weisen der Kunstgeschichte dahingehend zuspitzt, was eine „enga­
gierte“ Kunstgeschichte im Sinne Nochlins sei. Die Operation der 
Stellung- als Positionsnahme ist hierbei zentral; Ausgangspunkt 
ist entsprechend, auch für das Kapitel, eine Reflexion der eigenen 
Privilegien – dem Aufwachsen Nochlins im New Yorker Bildungs­
bürgertum, in dem früh eine große Nähe zu Kunst und Kultur geför­
dert wird – und dem gleichzeitigen Bewusstmachen einer doppel­
ten Marginalisierung durch ihr Frau- und Jüdischsein. Eine „enga­
gierte“ Kunstgeschichte wird möglich eben durch die Reflexion der 
eigenen Position und das Einnehmen einer Haltung, das Herausfor­
dern der eigenen Subjektivität in der Betrachter:innenrolle. Daraus 
entspringt eine Kunstgeschichte, die von Oléron Evans an Donna 
Haraways Konzept der „Situated Knowledges“ zurückgebunden und 
von ihr als ein „thinking art history otherly“ (S. 95) theoretisiert 
wird, das stets kritisch auf den eigenen Standpunkt zurückgreift, 
diesen befragt und so auch Platz zu schaffen sucht für den:die 
Andere:n.

Hiervon ausgehend führt der Text hin zu einer spezifischeren 
„feministischen Kunstgeschichte“. Unter dem Titel „Le tournant 
féministe“ behandelt Oléron Evans das, was Nochlin selbst als zent­
rale Wendepunkte ihres Lebens herausstellt: Der erste davon ist 
ein Seminar in Vassar, dessen Thema sie kurzfristig ändert zu 
„Women in the 19th and 20th Century“ (S. 115) und damit 1969 
die „première classe d’histoire féministe de l’art“ (S. 118) gibt. Die 
Geburt ihrer Tochter Daisy und die Reaktion darauf verdeutlichen 
die institutionellen Hürden: Mutterschaft und akademischer Wer­



Émilie Oléron Evans, L’histoire de l’art engagée. Linda Nochlin

607

degang beziehungsweise intellektuelle Tätigkeit werden als nicht 
vereinbar verstanden (S. 122–123). Das Kapitel ist zudem Publikati­
ons- und Rezeptionsgeschichte von Nochlins Aufsatz „Why Have 
There Been No Great Woman Artists?“, der 1971 erstmals bei ART­
News erscheint, kurz bevor er mit in die Gegenwart versetztem 
Titel im Band Woman in Sexist Society veröffentlicht wird.8 Sein 
Erfolg führt mitunter zu nicht notwendigerweise produktiven Miss­
verständnissen des Titels, auf den der Text häufig reduziert wird. 
Neben einer solchen „simplification regrettable des concepts cent­
raux“ (S. 135) ist er jedoch durchaus auch Katalysator für ein kriti­
sches Weiterdenken, insbesondere von verschiedenen Kunsthisto­
riker:innen of Color – eben das paradoxe Erbe, das zu Beginn bereits 
angesprochen wurde.

Das vierte Kapitel unterstreicht die Breite des Engagements 
Nochlins, indem es mit „Le musée engagé : Entre experimentation 
et utopie“ Nochlins Präsenz im Ausstellungsbereich hervorhebt. 
Mit der ersten dieser Ausstellungen, „Realism Now“ (1968, Vassar 
College), kommt Oléron Evans auch auf eine weitere Weise des 
Zugegenseins Nochlins in der Gegenwartskunst zu sprechen: Sie 
thematisiert hier die Repräsentationen Nochlins auf den Porträts 
von Philip Pearlstein (1968, gemeinsam mit Ehemann Richard Pom­
mer) und Alice Neel (1973, gemeinsam mit Tochter Daisy) und 
das Verhältnis Nochlins zur eigenen Darstellung. 1976 organisiert 
Nochlin gemeinsam mit Ann Sutherland Kiefer die bereits erwähnte 
Ausstellung „Women Artists“ im Brooklyn Museum; ebendort fin­
det knapp 30 Jahre später, 2007, kuratiert gemeinsam mit Maura 
Reilly, „Global Feminisms“ statt. Letztere ist selbst bereits Revi­
sion von ersterer und kann durchaus als ein Ernstnehmen der Kri­
tik verstanden werden, dass „Women Artists“ primär Werke von 
westlichen und weißen Künstlerinnen zeigte. Das Kapitel selbst ist 
gekennzeichnet durch eine erhöhte Stimmenvielfalt und gibt kri­
tischen Interventionen und Reaktionen auf Nochlin Raum. Diese 
lassen umso stärker die Frage hervortreten, wo und wie Kritik 
im Museum möglich gemacht werden kann. Das Kapitel vermit­
telt eine Institutionengeschichte, in der sich das Museum als resis­
tent gegenüber Kanoninterventionen und Änderungsbemühungen 
offenbart.

Das Schlusswort, das hier eingangs bereits zitiert wurde, the­
matisiert noch einmal die Verknappung von „Why Have There 
Been No Great Women Artists?“ hin zum bloßen Schlagwort. Die­
ser Einseitigkeit, die Verkürzung sowohl der Arbeit Nochlins ins­
gesamt ist und häufig zudem einhergeht mit Verkürzung des von 
Nochlin in diesem Bereich Gesagten, spürt Oléron Evans insbeson­
dere in ihrem Schlusswort nach. Unterschwellig lässt sich dieses als 
Zugeständnis an eine Schwierigkeit lesen, die das Schreiben über 
Linda Nochlin bereithält. Zwei Gefahren sind hier hervorzuheben: 

8
Linda Nochlin, Why Are There No Great Women Artists?, in: Vivian Gornick und Barbara 
K. Moran (Hg.), Woman in Sexist Society. Studies in Power and Powerlessness, New York 1971, 

480–510.



Hannah Goetze

608

Die erste besteht in der Zementierung einer Inszenierung Nochlins 
als Gallions- bis hin zur mythischen Gründungsfigur, als „sainte 
patronne des interventions féministes en histoire de l’art“ (S. 217), 
einer „métamorphose de Nochlin en madone de l’histoire de l’art“ 
(S. 220). Gefährlich nahe kommt man hierin der Perpetuierung 
von Ideen der Genialität und Kanonizität, gegen die sich Nochlin 
selbst so vehement positioniert. Mit einher geht damit die Tendenz, 
andere Denker:innen unsichtbar zu machen, was in keiner Weise 
kongruent mit dem eigenen Denken Nochlins ist, für die Kunstge­
schichte eine grundlegend gemeinschaftliche Praxis ist: „I believe 
that art history, like any scholarly discipline, is basically a commu­
nal enterprise“9, schreibt sie in der Danksagung zu The Politics of 
Vision. Man hätte sich an dieser Stelle ein stärkeres Eingehen auf 
andere Formen der feministischen Kunstgeschichtsschreibung vor­
stellen können, wie sie gegenwärtig unternommen werden, um die 
Person von Nochlin noch deutlicher aus dieser zentralisierten Rolle 
zu entheben beziehungsweise um solche wie die oben genannten 
Zuschreibungen zu dekonstruieren.10

Daneben besteht die Gefahr eines Festschreibens Nochlins 
auf bestimmte Essentialisierungen hin. Gegen ein ebensolches liest 
Oléron Evans den von Nochlin selbst für die eigenen Memoiren 

9
Linda Nochlin, The Politics of Vision. Essays on Nineteenth-Century Art and Society, London 

1991, X.

10
Man denke an den Band, der aus dem DFG-Netzwerk Wege – Methoden – Kritiken: 
Kunsthistorikerinnen 1880–1970 hervorging (15.09.2025): Lee Chichester und Brigitte Sölch 
(Hg.), Kunsthistorikerinnen 1910–1980. Theorien, Methoden, Kritiken, Berlin 2021. Dieser legt 
den Fokus auf den deutschsprachigen Universitätsbereich; in der Einleitung rekurrieren 
Chichester und Sölch auch auf „Why Have There Been No Great Women Artists?“, jedoch 
eher kursorisch. In dem eben erschienenen Band von Elena Zabunyan (Hg.), Vaincre le 
silence, Paris 2025 (15.09.2025), ist insbesondere der enthaltene Vortrag von Griselda Pol­
lock anlässlich der Neuerscheinung der Übersetzung von Old Mistresses. Women, Art and 
Ideology (gemeinsam mit Roszika Parker, London 1981; Maîtresses d’autrefois. Femmes, art et 
idéologie, übersetzt von Christophe Degoutin, mit einer Einleitung von Giovanna Zapperi, 
Genf/Paris 2024) interessant. Der Einfluss von Nochlin für Old Mistresses wird im Vorwort 
der Ausgabe von 2013 hervorgehoben – und zugleich unterstreicht Pollock hier die Ände­
rungen, die die dazwischenliegenden zehn Jahre mit sich gebracht haben, ohne dabei jedoch 
die Trägheit bestimmter Institutionen zu vernachlässigen: „Linda Nochlin opened the field 
in 1971. Old Mistresses: Women, Art and Ideology took on the challenge of shifting paradigms 
in 1981. It has taken until the first decade of the new century for the museum world to 
awaken, a little, to the feminist critique. Only after 2006, in France, the United States, 
Spain, Netherlands, Scandinavia and Eastern Europe, have major exhibitions reinstated 
feminism, feminist art and feminist questions after a period of active casting feminism into 
the dustbin of history“ (Griselda Pollock, A Lonely Preface [2013], in: dies. und Roszika 
Parker, Old Mistresses, London/New York 2013, xxvi). In diesem Gespräch nun finden 
sich neben einigen Gemeinsamkeiten zu Nochlin, etwa dem Einfluss Timothy Clarks, auch 
viele Unterschiede, unter anderem in der Wahrnehmung des intellektuellen feministischen 
Klimas in Paris: „Je dois aussi dire qu’apporter à l’époque [gemeint ist die Zeit Anfang 
des 21. Jahrhunderts] l’histoire de l’art féministe et l’art féministe à Paris était, comme 
on pourrait dire en anglais, similaire à « to carry coal to Newcastle », car on y trouvait 
le centre de la pensée féministe le plus important en histoire de l’art au monde. Je vois 
ici, autour de moi, des femmes qui m’ont inspirée pendant des années et je me sens chez 
moi, plus que nulle part ailleurs. C’est pourquoi Maîtresses d’autrefois n’est pas vraiment 
un événement dans la communauté féministe en histoire de l’art, mais un ajout à l’édifice 
permettant de réunir nos tentatives pour changer l’histoire de l’art. J’espère ainsi qu’il aura 
une nouvelle vie avec cette traduction française. À Paris, on retrouve aussi des structures 
qui n’existent nulle part ailleurs. Je pense notamment à AWARE, mais aussi à un grand 
nombre de recherches sur les féminismes, ce qui me rend très fière d’être parmi vous“ 
(Griselda Pollock, D’Old Mistresses (1981) à Maîtresses d’autrefois (2024). Les femmes, l’art et 

l’idéologie revisité·e·s, in: Zabunyan, Vaincre le silence (15.09.2025).

https://www.kunstgeschichte.hu-berlin.de/forschung/laufende-forschungsprojekte/wege-methoden-kritiken-kunsthistorikerinnen-1880-1970/
https://www.kunstgeschichte.hu-berlin.de/forschung/laufende-forschungsprojekte/wege-methoden-kritiken-kunsthistorikerinnen-1880-1970/
https://doi.org/10.4000/145ej
https://doi.org/10.4000/145ej
https://books.openedition.org/psorbonne/144946
https://books.openedition.org/psorbonne/144946


Émilie Oléron Evans, L’histoire de l’art engagée. Linda Nochlin

609

vorgeschlagenen Titel, „A Walk in the Park“: „Le mode de la 
déambulation lui sied plus que l’introspection qui risque de figer 
ce qu’elle contient elle-même de multitudes“ (S. 220). Die Möglich­
keit einer Autobiografie stellt Nochlin bereits vage im Nachwort 
zu dem ihr gewidmeten Band Self and History (2001) in Aussicht: 
„She [gemeint ist Moira Roth] is now encouraging me to write a 
memoir of my own, and I shall probably do so under her insistent 
tutelage – eventually.“11 Voraus geht dieser Erwähnung ein Text 
von besagter Moira Roth, in dem sich an den titelgebenden Fra­
gen nach dem Verhältnis von Selbst und Schreiben ein Austausch 
zwischen Roth und Nochlin entspinnt. Roths persönliche, fragmen­
tierte, mit Bildern von Nochlin als Jugendliche, Erwachsene und 
alte Frau durchsetzte Melange, teils im Format eines Tagebuchs, 
teils das Gesprächsformat beibehaltend, passt in ihrer Form deshalb 
so gut zu ihr: Sie zielt nicht auf Abgeschlossenheit, sondern gibt 
Eindrücke, bildlich und in Gesprächsfetzen, die unter Überpunkten 
angeordnet werden, ohne dass dadurch jedoch ihre Flexibilität und 
Momenthaftigkeit verloren ginge.

Anders als Roth nimmt Oléron Evans die Formfragen mit 
L’histoire de l’art engagée. Linda Nochlin weniger performativ selbst 
auf, behandelt sie jedoch in Bezug auf Nochlins eigenes Schreiben 
und bemüht sich durchaus, den Idealen Nochlins im Schreiben 
über Nochlin gerecht zu werden (man bemerke die „Envois“ am 
Ende jedes Kapitels, die im Abschließen eine Öffnungsbewegung 
zu integrieren suchen). Oléron Evans gelingt nicht unbedingt eine 
Auflösung einer engen Bindung von Nochlin an „Why Have There 
Been No Great Women Artists?“ – der Aufsatz nimmt vielmehr 
auch hier eine zentrale Stellung ein. Sie plädiert jedoch erfolgreich 
gegen eine Simplifizierung der Thesen, die ein Missverständnis der 
und eine verkürzte Antwort auf die titelgebende Frage begünstigen, 
und für ein Wiederlesen des Textes sowie des Werkes von Nochlin 
insgesamt. Acht Jahre nach Nochlins Tod ist dieses Buch, mäan­
dernd zwischen intellektueller Biografie und kritischer Würdigung 
der Leistung Nochlins, deren eigenen Stimme viel Raum lassend, 
Auseinandersetzung mit einer Autorin, deren Re-Lektüre lohnt.

11
Moira Roth, Of Self and History. Exchanges with Linda Nochlin, in: Aruna D’Souza (Hg.), 

Self and History. A Tribute to Linda Nochlin, London 2001, 175–200, hier 204.


