
627

INHALT ZWEIERLEY 
PREDIG (1529)

WIDER DIE DEUTUNG ALS ‚PROTESTANTISCHE 
PROPAGANDA‘ UND FÜR EINE AUDIOVISUELLE 

WAHRNEHMUNG ILLUSTRIERTER FLUGBLÄTTER

Joanna  Olchawa

21: INQUIRIES INTO ART, HISTORY, AND THE VISUAL
#3-2022, S. 627–655

https://doi.org/10.11588/xxi.2022.3.90235

https://doi.org/10.11588/xxi.2022.3.90235


Joanna  Olchawa

628

ABSTRACT

The famous broadsheet Inhalt zweierley predig (1529) is considered 
as one of the prime examples of ‘protestant propaganda’. Unfortu­
nately, this interpretation of the woodcut with two preaching scenes 
and the text written by Hans Sachs fails to recognize the complexity 
of the print. On the basis of a thorough analysis of the manipulative 
pictorial elements, its proximity to depictions of disputatio scenes 
and its use with hearing the texts being read aloud and looking at 
the image publicly, the broadsheet is presented here as a didactic 
tool, intentionally comparable to the audio-visual perception also 
addressed in preaching, the topic of the woodcut. This contribution 
intends to emphasize the intermedial and intersensory instruments 
in the social history of ideas.

KEYWORDS

Reformation; Flugblatt; Georg Pencz; Hans Sachs; Nürnberg; 1529; 
Martin Luther; Audiovisualität; Rezeption; Kanzel; Predigt.



Inhalt zweierley predig (1529)

629

I. Einleitung: Das Flugblatt Inhalt zweierley predig 
als ,protestantische Propaganda‘?

Sobald die Anfänge der Reformation und die sich herausdifferen­
zierenden konfessionellen Kulturen thematisiert werden und diese 
einer pointierten Visualisierung bedürfen, wird in der Forschungs­
literatur jedweder Disziplin häufig ein illustriertes Flugblatt ange­
führt: dasjenige mit der Überschrift Inhalt zweierley predig – yede 
in gemein in einer kurzen summ begriffen von 1529 [Abb. 1].1 Die 
Gründe, weshalb das Blatt als hierfür prädestiniert empfunden 
wird, sind zunächst plausibel, werden doch neben dem Titel wei­
tere Textteile ersichtlich, die antithetisch mit den „Summa des 
Evangelischen Predigers“ und „Summa des Bebstlichen Predigers“ 
die Richtung der intendierten Deutung vorgeben. Der darüber lie­
gende Holzschnitt mit einer klar verständlichen Gegenüberstellung 
zweier Predigtgeschehen scheint dies auch visuell einzulösen, da bei 
demjenigen auf der Seite des „Bebstlichen Predigers“ einige Bild­
elemente negativ konnotiert werden können. Darüber hinaus steht 
das Flugblatt als ein vervielfältigtes Bild- und Schriftmedium symp­
tomatisch für die vehemente und rasche Verbreitung der reforma­
torischen Ideen, bei der den lutherischen Vertreterinnen und Ver­
tretern die polemische Darstellungsweise als Beeinflussungsinstru­
ment nicht fremd war.2 So führten diese spezifischen wie auch all­
gemeinen Aspekte zu einer vereinfachenden Deutung des Blattes 
als „protestantische Propaganda“.3

Doch dieser erste Eindruck täuscht. Denn nichts an dem Bild, 
das recht pauschal dem Nürnberger Künstler Georg Pencz zuge­
schrieben wurde, ist derart simpel und eindeutig: angefangen von 
der nie geprüften kunsthistorischen Einordnung über die raffi­
niert eingesetzten rhetorischen und manipulativen Bildstrategien, 
welche damals – und eben auch noch heute – zu der polemi­

1
Vgl. das Buchcover von: Enno Bünz, Heinz-Dieter Heimann und Klaus Neitmann (Hg.), 
Reformation vor Ort. Christlicher Glaube und konfessionelle Kultur in Brandenburg und Sachsen 
im 16. Jahrhundert, Berlin 2017, oder: Thomas Maissen, Die Folgen der Glaubensspaltung 
für die politischen Strukturen in Europa, in: Peter Opitz (Hg.), 500 Jahre Reformation. Rück­
blicke und Ausblicke aus interdisziplinärer Perspektive, Berlin/Boston 2018, 181–200, hier 190.

2
Die Literatur zu diesem Thema ist ausufernd, exemplarisch sei verwiesen auf: Franz-Hein­
rich Beyer, Eigenart und Wirkung des reformatorisch-polemischen Flugblattes im Zusammen­
hang der Publizistik der Reformationszeit, Frankfurt a. M. 1994; Robert W. Scribner, For the 
Sake of Simple Folk. Popular Propaganda for the German Reformation, Oxford 1994; Wolfgang 
Harms und Alfred Messerli (Hg.), Wahrnehmungsgeschichte und Wissensdiskurs im illustrier­
ten Flugblatt der Frühen Neuzeit (1450–1700), Basel 2002; Wolfgang Harms, Das illustrierte 
Flugblatt der frühen Neuzeit. Traditionen – Wirkungen – Kontexte, Stuttgart 2008; Alfred 
Messerli und Michael Schilling (Hg.), Die Intermedialität des Flugblatts in der Frühen Neuzeit, 
Stuttgart 2015; Andrew Pettegree (Hg.), Broadsheets. Single-Sheet Publishing in the First Age 

of Print, Leiden/Boston 2017.

3
So beispielsweise bezeichnet in: Harry Oelke, Die Konfessionsbildung des 16. Jahrhunderts 
im Spiegel illustrierter Flugblätter, Berlin 1992, 260. Die Verwendung des Begriffes ‚Propa­
ganda‘ ist ohnehin anachronistisch, wurde dieser doch erst im 17. Jahrhundert entwickelt. 
Zur Definition und Übertragung auf die Reformation vor allem: Alexander Heintzel, Propa­
ganda im Zeitalter der Reformation. Persuasive Kommunikation im 16. Jahrhundert, St. Augus­

tin 1998.



Joanna  Olchawa

630

[Abb. 1]
Flugblatt Inhalt zweierley predig, 1529, Holzschnitt auf Papier, 16.4 × 37.9 cm (Bildfeld), 

Berlin, SMB, Kupferstichkabinett, Signatur: 643-7 © Berlin, SMB, Kupferstichkabinett, 
CC BY-NC-SA 3.0, Foto: Dietmar Katz.



Inhalt zweierley predig (1529)

631

schen Lesart verleiteten, aber de facto zumindest im Bild nicht 
vorhanden sind. Komplexer ist auch die enge Verflechtung des 
Themas Predigt mit dem Bildträger, dem Flugblatt. Denn beide 
waren durch einen öffentlich sprechenden (vorlesenden) Akteur, 
ein gemeinschaftliches Hörerlebnis seitens des Publikums sowie 
visuelle Impulse geprägt. Diese Analogie ist beileibe nicht zufäl­
lig, wurde doch mit beiden Kommunikationsmedien die Bedeutung 
der sinnlichen Rezeption, des Sehens und des Hörens im Verste­
hens- und Erkenntnisprozess, hervorgehoben, um die reformatori­
schen Inhalte auf möglichst effiziente Weise zu vermitteln. Die auf 
das Flugblatt konzentrierte Mikroanalyse beabsichtigt folglich, die 
unreflektierte Verwendung als bloße Illustration einer ‚reformatori­
schen Propaganda‘ zurückzuweisen und vielmehr seine Vielschich­
tigkeit als didaktisches Mittel zu explizieren.

II. Die drei Exemplare sowie ihre visuellen und verbalen 
Bestandteile

Bei der ersten Annäherung an das illustrierte Flugblatt wird schnell 
die Tatsache offenbar, dass nicht nur ein Exemplar existiert, son­
dern gleich drei: Das bekannteste befindet sich im Berliner Kupfer­
stichkabinett, ein unvollständiges Exemplar im Dresdner Kupfer­
stich-Kabinett [Abb. 2] und eine kolorierte Fassung in der Albertina 
in Wien [Abb. 3].4 Gemeinsam schärfen sie den Blick dafür, dass 
sie nicht nur als schlichte Blätter mit ineinandergreifenden Text­
Bild-Relationen wahrgenommen werden können, sondern darüber 
hinaus auch als Exemplare eines massenhaft hergestellten und ver­
triebenen Mediums.5

4
Berlin, Kupferstichkabinett, Signatur: 643-7, 16.4 × 37.9 cm (Bildfeld) – ich danke Michael 
Roth für die Möglichkeit der Besichtigung; Dresden, Kupferstich-Kabinett, Signatur: A 
6629, 16.7 × 38.2 cm; Wien, Albertina, Signatur: DG1961/70, 30.2 × 40.7 cm; jeweils Holz­
schnitt und Buchdruck auf Papier. Hierzu vor allem: Heinrich Röttinger, Die Holzschnitte 
des Georg Pencz, Leipzig 1914, 3, Nr. 16, Taf. 7 (Dresdner Exemplar); Georg Stuhlfauth, 
Drei zeitgeschichtliche Flugblätter des Hans Sachs mit Holzschnitten des Georg Pencz, 
in: Zeitschrift für Bücherfreunde N. F. 10, 1918/1919, 237–248; Die Welt des Hans Sachs. 
400 Holzschnitte des 16. Jahrhunderts (Ausst.-Kat. Nürnberg, Stadtgeschichtliche Museen), 
hg. von Karl Heinz Schreyl, Renate Freitag-Stadler und Inge Hebecker, Nürnberg 1976, 
XXXI, Nr. 33; Peter-Klaus Schuster, Das 16. Jahrhundert. Abstraktion, Agitation und Ein­
fühlung, Formen protestantischer Kunst im 16. Jahrhundert, in: Luther und die Folgen für 
die Kunst (Ausst.-Kat, Hamburg, Kunsthalle), hg. von Werner Hofmann, München 1983, 
115–266, hier 195, Nr. 68; Oelke, Konfessionsbildung, 260; Scribner, Propaganda, 196–201; 
Gabriela Signori, Räume, Gesten, Andachtsformen. Geschlecht, Konflikt und religiöse Kultur im 
europäischen Mittelalter, Ostfildern 2005, 11–18; Carsten-Peter Warncke, Bildpropaganda 
der Reformationszeit, in: Barbara Stollbert-Rinlinger und Thomas Weißbrich (Hg.), Die 

Bildlichkeit symbolischer Akte, Münster 2010, 185–197, hier 189–191.

5
Die Auflagenhöhe beruht bei den Flugblättern des 16. Jahrhunderts auf Schätzungen, die 
sich zwischen 1000 und 2000 Exemplaren pro Auflage bewegen; siehe: Michael Schil­
ling, Bildpublizistik der frühen Neuzeit. Aufgaben und Leistungen des illustrierten Flugblatts 
in Deutschland bis um 1700, Tübingen 1990, 24–25; vgl. Falk Eisermann, Fifty Thousand 
Veronikas. Print Runs of Broadsheets on the Fifteenth and Early Sixteenth Centuries, 
in: Andrew Pettegree (Hg.), Broadsheets. Single-sheet Publishing in the First Age of Print, 

Leiden/Boston 2017, 76–113.



Joanna  Olchawa

632

[Abb. 2]
Flugblatt Inhalt zweierley predig, 1529, Holzschnitt auf Papier, 16.7 × 38.2 cm, beschnitten, 
Dresden, Staatliche Kunstsammlungen, Kupferstich-Kabinett, Signatur: 6629 © Dresden, 

Staatliche Kunstsammlungen, Kupferstich-Kabinett, Foto: Herbert Boswank.



Inhalt zweierley predig (1529)

633

[Abb. 3]
Flugblatt Inhalt zweierley predig, 1529, Holzschnitt auf Papier, 30.2 × 40.7 cm, koloriert, 

Wien, Albertina, Signatur: DG1961/70 © Wien, Albertina Museum.



Joanna  Olchawa

634

Bei dem aussagekräftigsten Exemplar in Berlin bleibend, fällt 
zunächst das eher ungewöhnliche Querformat ins Auge.6 Aller 
Wahrscheinlichkeit nach wurde es gewählt, um dem Bildthema 
mehr Platz einzuräumen und dieses annähernd in der gesamten 
Breite und über der Hälfte des Satzspiegels zu entfalten. So 
bestimmt das Bild – nach dem „Picture Superiority-Effect“7 – auch 
die erste Rezeption des Blattes, erst danach werden die darüber 
platzierte Überschrift, die darunter angebrachten Reimpaare und 
die Ausführungen unter dem Bildfeld gesehen. Innerhalb eines 
schmalen Rahmens und eindeutig von den sprachlichen Texttei­
len abgegrenzt ist ein architektonisch nicht klar definierter Raum 
erkennbar. Eine zentral platzierte, das Bildfeld teilende Säule, über 
deren Kapitell sich die Rundungen von Arkadenbögen andeuten, 
suggeriert, dass es sich auch um zwei kleinere, innerkirchliche 
Räume handeln könnte, welche nur in der Imagination des Betrach­
tenden zusammengeführt werden sollen. Bildimmanent nehmen sie 
jedenfalls achsensymmetrisch aufeinander Bezug. An dem äußeren 
Bildrahmen ist jeweils ein Pfeiler zu erahnen, an dem eine Kanzel 
angebracht ist. In ihr steht je ein Prediger und vor ihr versammelt 
sich ein heterogenes Publikum bestehend aus Kindern und Frauen 
in unmittelbarer Nähe, die auf mobilen Hockern Platz genommen 
haben und dahinter meist stehenden Männern. Die in den unteren 
Ecken des Bildfeldes zu sehenden Rückenfiguren tragen zur Evo­
kation von Räumlichkeit bei und führen die Rezipientinnen und 
Rezipienten des Blattes in die Szenen hinein.

Die Unterschiede zwischen den zwei Schauplätzen sind im 
Bild deutlich herausgearbeitet: Links ist es eine polygonale, unver­
zierte Kanzel mit einer Brüstung und einem schlichten Treppenge­
lände, auf der der Prediger steht und aus dem vor ihm liegenden, 
aufgeschlagenen Buch liest. Die das Publikum bildenden Frauen 
und Männer richten konzentriert den Blick in eigene, mitgebrachte 
Bücher oder zum Prediger, sie sind auf der Kanzeltreppe oder mit­
tendrin in der Gruppe sitzend eingeschlafen. Auf der rechten Seite 
ist die halbovale Kanzel mit einem ornamentierten Tuch verhängt, 
worauf die Fransen an der unteren Bordüre deuten und der auf ihr 
stehende, korpulente Prediger adressiert mit Predigergesten direkt 
das Auditorium vor ihm. Auch hier scheint dieses aufmerksam, nun 
aber teilweise mit Rosenkränzen in den Händen zuzuhören. Ver­
bunden werden die Szenen an einer Stelle: Gleich einem Scharnier 
steht hinter der im Bildfeld zentralen Säule leicht nach links gerückt 
ein Mann, welcher seine Hände mit Gesten der Befürwortung und 
Ablehnung (nach rechts offen, nach links geballt) expressiv in Rich­

6
Das Blatt wird im Vergleich zu den anderen deswegen als aussagekräftig verstanden, weil 
es weder koloriert noch beschnitten ist. Zum Aufbau des ‚konfessionellen Flugblattes‘, 
wenn auch einer späteren Zeit: Nina-Maria Klug, Das konfessionelle Flugblatt, 1563-1580. 

Eine Studie zur historischen Semiotik und Textanalyse, Berlin/Boston 2012, 61–200.

7
Das Phänomen ist vielfach, auch für den historischen Umgang mit Bildern, erkannt wor­
den. Allgemein: Mark Sadoski und Allan Paivio, Imagery and Text. A Dual Coding Theory of 

Reading and Writing, Florenz 2013, zu Flugblättern: Klug, Flugblatt, 102.



Inhalt zweierley predig (1529)

635

tung der Prediger streckt. Da seine Augen keine Pupillen aufweisen 
und die Lider im Gegensatz zu den Schlafenden anders betont sind, 
wird er als blind charakterisiert. In der Bildlogik markiert er als 
nicht sehende und auch nicht zuhörende sowie als einzige, frontal 
ausgerichtete Figur einen starken Kontrast zum Predigtpublikum 
– offensichtlich gehört er diesem nicht an. Demnach kann es sich 
nur um den Rufer handeln, der gewissermaßen die mittig unter der 
Säule am unteren Rand des Blattes platzierten Zeilen verkündet: 
„Hierinn urteil du frummer Christ / Welche leer die warhaffts ist.“ 
Mit diesem geschickt eingesetzten künstlerischen Gestaltungsmittel 
leitet er den Blick auf die Textteile des Blattes.

Die Überschrift Inhalt zweierley predig / yede in gemein in einer 
kurtzen summ begriffen sowie die Jeremia und Ezechiel entlehnten 
Reimpaare darunter8 machen die Trennung in zwei Bildhälften und 
die zwei unter ihnen ersichtlichen Textteile verständlich. Jeweils 
in Fraktur und in einfacher, zugänglicher, frühneuhochdeutscher 
Sprache in insgesamt 119 Verszeilen in Reimform hebt die links 
zu sehende „Summa des Evangelischen Predigers“ das Evange­
lium und Christus als Vermittler sowie Erlöser von den Sünden 
hervor und betont die Rolle des Zuhörens. Währenddessen wird 
rechts in der „Summa des bebstlichen Predigers“ der Papst als 
Autorität herausgestellt sowie die Riten, Traditionen und Frömmig­
keitspraktiken bildlich prägnant, jedoch beinahe grotesk überspitzt 
mit beispielsweise „kutten tragen, [...] Mit gerten hawen, [...] Mit 
glocken leütten [...] kirchen pawen [...]“ ausgeführt. Gegen Ende 
appelliert der Sprechende direkt an die den Text Lesenden und 
Hörenden: „Huett euch dafür das ist mein rat.“ Diese Ansprache, 
aber auch andere Mündlichkeitssignale wie Aufforderungen zum 
Zuhören oder die Ich-Form verweisen darauf, dass der Text laut 
vorgelesen werden sollte.9 Predigten, wie die Überschrift suggeriert, 
oder Prediger, wie die „Summae“ angeben, fassen diese zwei Texte 
folglich gewiss nicht zusammen. Sie intendieren gar nicht erst eine 
objektive Gegenüberstellung, auch wenn einzelne rhetorische und 
kompositorische Mittel, wie der unter der Säule platzierte Ruf dies 
andeuten. Vielmehr werden zwei divergierende Bereiche der Reli­
gionspraxis ausgeführt, wobei lediglich auf der rechten, römisch­
katholischen Seite die Gesamtheit der Kirche kritisiert und die für 
alle üblichen Tätigkeiten wie ‚Kirchen bauen‘ polemisiert werden.

Als Autor des Textes wurde denn auch kein Theologe, sondern 
der Nürnberger Dichter und Meistersänger Hans Sachs (1494–
1576) identifiziert. Dies erfolgte – da eine Signatur oder andere 

8
Auf dem Blatt links: „Ich gib hirten nach meinem hertzen / Die euch weiden weislich on 
schertzen. Jer 3“, „hör zu das wort auß meinem mund / Vnd thu es meinem volck bekund.“ 
und rechts: „Wee den hirten die sich selb weyden / Vnd meine Schaff so sehr beleyden“, 

„Ihr begert der milch vnd der wollen / Ich habs euch nicht also befolhen. Ez 34“.

9
Vgl. Nikolaus Henkel, Schauen und Erinnern. Überlegungen zur Intentionalität und 
Appellstruktur illustrierter Einblattdrucke, in: Volker Honemann, Sabine Griese, Falk 
Eisermann und Marcus Ostermann (Hg.), Einblattdrucke des 15. und frühen 16. Jahrhunderts. 

Probleme, Perspektiven, Fallstudien, Tübingen 2000, 209–244, hier 219.



Joanna  Olchawa

636

Hinweise auf dem Blatt fehlen – durch die Auffindung und den 
Vergleich mit einer leicht veränderten Abschrift in seiner Folio­
ausgabe von 1558.10 Hier ist übrigens das Datum 1529 vermerkt, 
welches als Anhaltspunkt für das Entstehungsjahr des Flugblattes 
fungiert. Es war nicht das erste Mal, dass Hans Sachs Skepsis 
gegenüber der Papstkirche äußerte und nach einer ausdrücklichen 
Parteinahme für oder wider die evangelische Lehre verlangte. Dies 
belegen mehrere Dialoge oder das große allegorische Spruchgedicht 
Die Wittembergisch Nachtigall gegen die Ausbeutungspraktiken des 
römisch-katholischen Klerus aus dem Jahr 1523.11 Mit diesen inten­
dierte er auf Grundlage seiner eigenen Sammlung von vierzig luthe­
rischen Schriften, des intensiven Studiums der neuen Lehre und der 
genauen Kenntnis protestantischer Sprachregelung aber auch, die 
Rezipierenden zum Selbstdenken zu erziehen.12 Daher – und unter 
ständigem Druck der Zensur13 – erfolgte die Kritik an der römisch­
katholischen Kirche mitunter subtil und spielerisch. Hans Sachs 
erkannte schnell, dass für die Verbreitung das Medium des illus­
trierten Flugblattes bestens geeignet war, um eine breite Öffent­
lichkeit zu erreichen und zu Diskussionen sowie zum Reflektieren 
anzuregen. So sind denn auch über einhundert andere Flugblätter 
und Flugschriften mit seinen Texten zu ethischen und moralsatiri­
schen Inhalten erhalten.14

10
Zum Text: Adolf Friedrich Furchau, Hans Sachs, Bd. 2: Der Ehestand, Leipzig 1820, 121–124; 
vgl. Reinhard Hahn (Hg.), Das handschriftliche Generalregister des Hans Sachs, Reprintausgabe 
nach dem Autobiograph von 1560 des Stadtarchivs Zwickau, Wien 1986; zu den Unterschieden 

der Texte des Flugblattes und in der Folioausgabe: Stuhlfauth, Flugblätter, 240–243.

11
Vgl. Manfred Dutschke, ‚... was ein singer soll singen.‘. Untersuchung zur Reformationsdich­
tung des Meistersängers Hans Sachs, Frankfurt a. M. 1983; Franz Otten, mit hilff gottes zw 
tichten... got zw lob vnd zw auspreittung seines heilsamen wort. Untersuchungen zur Reformati­
onsdichtung des Hans Sachs, Göppingen 1993; Franz Otten, Die Reformationsdialoge des 
Hans Sachs. Revidierte Chronologie und ihre Auswirkung auf das „Bild“ des Nürnberger 
Dichters der Reformation, in: 500 Jahre Hans Sachs. Handwerker – Dichter – Stadtbürger 
(Ausst.-Kat. Wolfenbüttel, Herzog August Bibliothek), hg. von Dieter Merzbacher, Wolfen­
büttel 1994, 33–37; Uta Denert, Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl. Reformatorische Einflüsse 

im Meisterlied von Hans Sachs, Tübingen 2017.

12
Ingeborg Spriewald, Literatur zwischen Hören und Lesen. Wandel von Funktion und Rezeption 
im späten Mittelalter. Fallstudien zu Beheim, Folz und Sachs, Berlin/Weimar 1990, 132–133; 
Michael Schilling, Der Meister der Medien. Hans Sachs und die Bildpublizistik, in: Eupho­

rion 102, 2008, 363–393, hier 373–374.

13
Arnd Müller, Zensurpolitik der Reichsstadt Nürnberg. Von der Einführung der Buchdru­
ckerkunst bis zum Ende der Reichsstadtzeit, in: Mitteilungen des Vereins für die Geschichte 
der Stadt Nürnberg 49, 1959, 66–169; Reinhard Heinritz, Politisches Musengespräch. Hans 
Sachs und die „Zensur“ in der Reichsstadt Nürnberg, in: Archiv für Kulturgeschichte 85, 

2003, 493–508.

14
Vgl. Max Geisberg (Hg.), Hans Sachs. Des Dichters 107 originale Holzschnittbögen, 4 Bde., 
München 1928; Bernd Balzer, Bürgerliche Reformationspropaganda. Die Flugschriften des 
Hans Sachs in den Jahren 1523–1525, Stuttgart 1973; Gisela Ecker, Einblattdrucke von den 
Anfängen bis 1555. Untersuchungen zu einer Publikationsform literarischer Texte, Göppingen 
1981, Bd. 1, 163–174; Rosemarie Bergmann, Hans Sachs Illustrated. Pamphlets and Broad­
sheets in the Service of the Reformation, in: Racar. Revue d’art Canadienne 17, 1990, 9–
16; Beyer, Eigenart, 168–174 und die zahlreichen monographischen Arbeiten wie: Helga 
Schüppert, Die Hasen fangen und braten den Jäger. Datierung und Deutung eines Flug­
blatts von Hans Sachs und Georg Pencz, in: James Hardin und Jörg Jungmayr (Hg.), „Der 



Inhalt zweierley predig (1529)

637

Der Holzschnitt ist erstaunlicherweise bisher unbezweifelt und 
ausschließlich dem Nürnberger Künstler Georg Pencz (um 1500–
1550)15 zugeschrieben worden. Erstmals vorgeschlagen hatte dies 
Heinrich Röttinger im Jahr 1914, indem er sich auf stilistische Paral­
lelen zwischen vier Köpfen und denjenigen auf den illustrierten 
Flugblättern Das waltzend glück und Hans Sachs’ Clagred der Neun 
Muse oder künst uber Teutschland berief.16 Die Ähnlichkeiten, welche 
sich beispielsweise auf die Anwendung der Untersicht beziehen, 
stellen sich als derart allgemein dar, dass sie heute nur schwerlich 
überzeugen. Vielmehr lassen sich auch Vergleiche mit weiteren 
Flugblättern benennen, deren Holzschnitte von den Nürnberger 
Künstlern Hans Sebald Beham (1500–1550) und seinem jüngeren 
Bruder Barthel Beham (1502–1540) geschaffen wurden und welche 
sowohl Texte von Hans Sachs ergänzten als auch von demselben 
Drucker in Auftrag gegeben wurden.17 So können beispielsweise 
Ornamente des Kanzeltuches auch auf Hans Sebalds Höllenfahrt 
des Papstes (1524) als Bordüren oder die flachen Hüte sowie der 
Kopf des schlafenden Mannes auf seinem Flugblatt Sturz des Papst­
tums (1525) entdeckt werden.18 Historisch betrachtet verband die 
Maler neben einer eng verflochtenen Zusammenarbeit zudem ein 
ähnliches Schicksal, das 1525 in der Anklage der Gotteslästerung 
lag, ihrer zwischenzeitlichen Verbannung als die „drei gottlosen 
Maler“ aus der Stadt sowie die damit zusammenhängende Angst 
vor weiterer Zensur auch nach der Rückkehr.19 Die fortwährend 
heiklen, da polemischen Thematiken wie auch die Intention, das 
Flugblatt nicht als Produkt eines Einzelnen zu kennzeichnen, son­
dern allgemeingültiger erscheinen zu lassen und der der damaligen 
Regel entsprechende Verzicht auf eine Signatur können als Gründe 
angeführt werden, weshalb die Blätter stets anonymisiert veröffent­
licht wurden.20 Folglich erscheint die Frage nach dem tatsächlichen 
Entwerfer des Holzschnitts auf dem Flugblatt Inhalt zweierley predig 

Buchstab tödt – der Geist macht lebendig“. Festschrift Hans-Gert Roloff, 2 Bde., Berlin, Bd. 1, 
575–596.

15
Zu den Lebensdaten: Katrin Dyballa, Georg Pencz. Künstler zu Nürnberg, Berlin 2014, 13–17.

16
Röttinger, Holzschnitte, 3; zu den wohl 1534 entstandenen Blättern: Die Welt des Hans 

Sachs, 142, Nr. 140 und 149, Nr. 150 (heute in: Gotha, Stiftung Schloss Friedenstein).

17
Weitere Künstler, Formschneider und Drucker lassen sich anführen: Erhard Schön, Hans 

Weigel, Stefan Hamer, Hans Guldenmund, vgl. Ecker, Einblattdrucke, 164.

18
Höllenfahrt des Papstes (Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum), Sturz des Papsttums 
(Berlin, SMB, Kupferstichkabinett). Zu weiteren vergleichbaren Motiven, Darstellungen 
und Kompositionen: Max Geisberg, Der deutsche Einblatt-Holzschnitt in der ersten Hälfte des 

16. Jahrhunderts, 9 Bde., München 1924–1925.

19
Die gottlosen Maler von Nürnberg. Konvention und Subversion in der Druckgrafik der Beham­
Brüder (Ausst.-Kat., Nürnberg, Albrecht-Dürer-Haus), hg. von Jürgen Müller und Thomas 

Schauerte, Emsdetten 2011.

20
Klug, Flugblatt, 36–37.



Joanna  Olchawa

638

heute eher müßig und wird sich wahrscheinlich nicht beantworten 
lassen.

Entscheidender für die Entstehung des Werkes war ohnehin 
der Formschneider, Drucker und Verleger. Daher verwundert es 
kaum, dass er als einziger namentlich und zwar als „Wolfgang 
Formschneider“ genannt wird. Dieser wurde bereits als der Nürn­
berger Formschneider und Verleger Wolfgang Resch (gest. 1534) 
identifiziert.21 So demonstriert das Flugblatt (wie nahezu alle illus­
trierten Exemplare der Zeit), dass bei seiner Realisierung mehrere 
Personen involviert waren: der Dichter der Verse, der das Bild ent­
werfende Künstler, der den Druckstock schaffende Formschneider 
und der Verleger, dem meist auch die Konzeption des gesamten 
Blattes überlassen wurde.22 Gemeinsam ist ihnen die Lokalisierung 
in Nürnberg, einer Stadt, welche im frühen 16. Jahrhundert neben 
Augsburg, Frankfurt am Main, Leipzig Straßburg und Basel ein 
zentraler Verlagsort war.23 Die Produktion in Nürnberg hatte den 
Vorteil, dass es sich um eine dicht bevölkerte Stadt handelte, welche 
die rasche Verbreitung der Flugblätter und ihre Rezeption ermög­
lichte, denn gerade in Städten war die Alphabetisierungsrate deut­
lich höher als auf dem Land.24 Nürnberg war zudem die erste Stadt, 
die sich nach dem sogenannten Nürnberger Religionsgespräch im 
Jahr 1525 der Reformation anschloss und eine evangelische Stadt 
wurde,25 so dass Arthur G. Dickens in seiner pointierten Aussage 
zuzustimmen ist: „The Reformation was an urban event.“26

21
Stuhlfauth, Flugblätter, 243; zur Person: Klaus G. Saur, Resch, Wolfgang, in: Andreas 
Beyer, Bénédicte Savoy und Wolf Tegethoff (Hg.), Allgemeines Künstlerlexikon Online, 
(15.05.2021, nur mit Login zugänglich); vgl. Josef Benzing, Die Buchdrucker des 16. und 17. 

Jahrhunderts im deutschen Sprachgebiet, Wiesbaden 1963.

22
Schilling, Bildpublizistik, 12–25.

23
Zu Verlags- und Druckorten: Rudolf Hirsch, Printing, Selling and Reading 1450–1550, Wies­

baden 1974, 110.

24
Vgl. zum Alphabetisierungsgrad: Robert W. Scribner, How Many Could Read? Comments 
on Bernd Moeller’s „Stadt und Buch“, in: Wolfgang Justus Mommsen (Hg.), Stadtbürgerbum 
und Adel in der Reformation, Stuttgart 1979, 44–45; Robert W. Scribner, Flugblatt und An­
alphabetentum. Wie kam der gemeine Mann zu reformatorischen Ideen, in: Hans-Joachim 
Köhler (Hg.), Flugschriften als Massenmedium der Reformationszeit. Beiträge zum Tübinger 
Symposium 1980, Stuttgart 1981, 67–76; Klaus Schreiner, Laienbildung als Herausforderung 
für Kirche und Gesellschaft. Religiöse Vorbehalte und soziale Widerstände gegen die Ver­
breitung von Wissen im späten Mittelalter und in der Reformation, in: Zeitschrift für Histo­

rische Forschung 11 (1984), 257–354.

25
Vgl. Gerhard Pfeiffer (Bearb.), Quellen zur Nürnberger Reformationsgeschichte. Von der Dul­
dung liturgischer Änderungen bis zur Ausübung des Kirchenregiments durch den Rat (Juni 1524–

Juni 1525), Nürnberg 1968; Gerhard Köbler, Reformation der Stadt Nürnberg, Gießen 1984.

26
Arthur G. Dickens, The German Nation and Martin Luther, London 1974, 183.

https://www.degruyter.com/document/database/AKL/entry/_20015722/html


Inhalt zweierley predig (1529)

639

III. Die ‚antithetischen‘ Motive Buch und Rosenkranz, 
polygonale und runde Kanzel

Die Brillanz des Blattes offenbart sich durch die Kombination der 
bildlichen und textlichen respektive verbalen Teile, die ein eng ver­
wobenes Kommunikationssystem bilden. Vor allem der Holzschnitt 
entfaltet seine Bedeutung in der Zusammenschau mit den textlichen 
beziehungsweise sprachlichen Teilen. Denn ohne das Wissen um 
die Inhalte lassen sich auf diesem keine polemischen und schon 
gar nicht propagandistischen Elemente feststellen: Es sind schlicht 
zwei Predigtgeschehen wiedergegeben, wie sie in der Realität hätten 
stattfinden können. Erst die Texte lenken die Deutung des Bildes 
in die vom Produzenten des Blattes intendierte, zweifelsohne wer­
tende Richtung mit der pejorativen Konnotation der rechten Seite. 
Die zwei „Summae“ lassen nämlich das traditionsreiche System 
zweier oppositionell zueinander gestellter Szenen in Erinnerung 
rufen, wodurch dem Bild erst in der Auslegung ein „antithetischer“ 
Charakter zugesprochen wird.27 So wie beispielsweise das im Text 
der „Summa des bebstlichen Predigers“ angeführte ‚Kirchen bauen‘ 
de facto weder einen konfessionellen noch einen negativen Charak­
ter besitzt, jedoch durch den Kontext solch eine Deutung erhält, 
erfahren auch im Bild einzelne Elemente eine Neucodierung. Ihnen 
wird eine positive Konnotation auf der linken, evangelischen Seite 
und eine negative auf der rechten, römisch-katholischen Seite bei­
gemessen. Dazu gehören insbesondere die Motive des Lesens im 
Buch vs. des Haltens des Rosenkranzes in der Hand und die polygo­
nale vs. runde, mit einem Tuch geschmückte Form der Kanzel.

Das Publikum ist in seiner Konstellation, Haltung sowie Kleidung 
auf beiden Seiten recht ähnlich gestaltet. Einer der auf den ersten 
Blick ersichtlichen Unterschiede sind die zwei Bücher, welche auf der 
linken Seite – neben dem Prediger – aufgeschlagen im Schoß je einer 
sitzenden Frau liegen. Es wurde daher ausschließlich als „die refor-
matorischen Bestrebungen, eine umfassende Schulbildung für alle, 
auch für die Mädchen, einzuführen“ verstanden, wie es beispiels-
weise Christiane Gruber formulierte.28 Historisch betrachtet jedoch 
sind lesende Frauen kein genuin reformatorisches Motiv. Vielmehr 
lässt es sich mit dem Buchbesitz adliger Frauen, den Lesekenntnissen 
spätmittelalterlicher Bürgersfrauen und dem Verhaltenscodex in der 
Kirche in Zusammenhang bringen, der herumschweifende Augen als 
Keuschheit gefährdend ansah.29 So empfahl, um nur ein Beispiel zu 

27
Nahezu in jeder Publikation wird nicht mit der Beschreibung angefangen, sondern direkt 
mit der antithetischen Deutung, so beispielsweise bei: Schuster, Das 16. Jahrhundert, 195; 
Oelke, Konfessionsbildung, 261; Warncke, Bildpropaganda, 190–191; Christiane Gruber, 
Radikal-reformatorische Themen im Bild. Druckgrafiken der Reformationszeit (1520–1560), Göt­

tingen 2018, 264.

28
Gruber, Druckgrafiken, 264; vgl. Warncke, Bildpropaganda, 191.

29
Manfred Günter Scholz, Hören und Lesen. Studien zur primären Rezeption der Literatur im 12. 
und 13. Jahrhundert, Wiesbaden 1980, 25–211; Cordula Fink, Das Auge kann hören – das Ohr 



Joanna  Olchawa

640

nennen, um 1394 der anonyme Autor im Ménagier de Paris seiner 
Ehefrau: „Und wenn Du in die Kirche kommst, wähle einen Platz, 
der etwas abseits ist und wo Du allein bist. Setze Dich vor einen 
schönen Altar oder eine Statue und verweile dort, ohne die Stellung 
zu verändern oder herumzuzappeln. Halte Deinen Kopf gerade und 
bewege immerzu Deine Lippen im Gebet. Hefte Deine Augen stets 
auf Dein Buch oder auf das Gesicht der Statue und schaue weder 
Mann noch Frau noch ein Bild oder sonst etwas an.“30

Der Rosenkranz auf der rechten Seite hingegen, der je von 
zwei Männern sowie zwei Frauen gehalten wird, wurde ausnahmslos 
als Ausdruck römisch-katholischer Frömmigkeit interpretiert.31 Bei 
genauerer Betrachtung erweist sich der Rosenkranz jedoch zumin-
dest im 16. Jahrhundert als nicht konfessionell fixiert. So finden sich 
auch Darstellungen von Vertreterinnen und Vertretern der evange-
lischen Konfession mit solchen Gebetsketten in den Händen, bei-
spielsweise auf zwei Tafeln mit den Porträts der Eheleute Chemnitz 
von 1569 (Münster, Westfälisches Landesmuseum für Kunst und Kul-
turgeschichte).32 Selbst in den Predigten Martin Luthers (1483–1546) 
zeigt sich, dass er beides, das Buch und den Paternoster, kritisierte: 
„Was sollt Gott thun. Wenn du also daher kumist mit deynem maul, 
buch odder pater noster [...].“33 So schnell kann man heute, aber 
sicherlich auch damals, von der Bildsyntax und den verwendeten 
künstlerischen Gestaltungsmitteln überlistet werden, wenn man die 
Deutung lediglich aus ihrer Gegenüberstellung heraus entwickelt.

Der Suggestionskraft ist noch schwieriger bei einem Blick auf 
das Motiv der Kanzel zu widerstehen. Diese weist auf der linken 
Seite einen polygonalen, unverzierten Kanzelkörper mit einer pro­
filierten Brüstung auf und wird – so wurde in der Forschungsli­
teratur vorgeschlagen – dazu genutzt, die bescheidene, demütige 
Haltung des evangelischen Predigers bildlich zu unterstreichen. Das 
rechte Pendant hingegen hat eine halbovale Form, ist mit einem 

kann sehen. Zur Geschichte mittelalterlicher Sozialisation und Literalität vor der Erfindung des 
Buchdrucks 1450, Frankfurt a. M. 2003, 424–455; Signori, Räume, 150. Die Literatur zu lesen-
den Frauen ist sehr vielseitig, verwiesen sei auf: Gabriela Signori (Hg.), Die lesende Frau, Wies-
baden 2009; Morgan Powell, Gender, Reading, and Truth in the Twelfth Century. The Woman in 

the Mirror, Leeds 2020.

30
Tania Bayard (Hg.), Ein mittelalterliches Hausbuch. Praktischer Ratgeber für Familie, Haus und 

Garten, Freiburg i. Br. 1992, 11; vgl. Signori, Räume, 158.

31
„Die altgläubige Gemeinde hört ihrem Prediger nicht zu. Sie ist mit Beten beschäftigt. 
Zum Gebet nutzt sie äufwändige, mit Bisamäpfeln und Korallenzähnen geschmückte Gebets-
schnüre [...]. Die Gebetsschnur war in den Augen der neugläubigen Kritiker zum Zeichen der 
Altgläubigkeit geworden“, Signori, Räume, 13. Zum Rosenkranz in konfessioneller Deutung 
zudem: Harry Oelke, „Da klappern die Steinn... und das Maul plappert“. Der Rosenkranz im 
Zeitalter der Reformation, in: Urs-Beat Frei und Fredy Bühler (Hg.), Der Rosenkranz. Andacht, 

Geschichte, Kunst, Bern 2003, 107–118.

32
Luisa Coscarelli, Die christliche Gebetskette als Medium konfessioneller Markierung? Überle-
gungen zu den Porträts der Eheleute Martin und Anna Chemnitz von Ludger tom Ring d. J. 
(1569), in: Johann Anselm Steiger (Hg.), Reformation heute, Bd. IV: Reformation und Medien. Zu 

den intermedialen Wirkungen der Reformation, Leipzig 218, 259–276.

33
Nikolaus Müller (Hg.), Martin Luther, Von den guten Werken, Halle a. S. 1891, S. 56.



Inhalt zweierley predig (1529)

641

[Abb. 4]
Sitzung der Gelehrten im Konstanzer Münster in der Chronik des Konzils von Konstanz 
des Ulrich Richental, 1460–1465, kolorierte Federzeichnung auf Papier, 39 × 29 (58) cm, 

Konstanz, Rosgartenmuseum, Hs 1, fol. 15v / 16r © Wikimedia, Creative Commons.



Joanna  Olchawa

642

ornamentierten Stoff mit Bordüren und Fransen verziert und soll 
die Luxus- und Repräsentationssucht des kräftigen römisch-katho­
lischen Redners repräsentieren. Doch in den ersten Jahrzehnten 
des 16. Jahrhunderts ist die polygonale Kanzelform die nahezu ein­
zige, gleichgültig, ob sie aus Holz, Stein oder Marmor besteht. Nur 
sie lässt sich mit wenigen Ausnahmen sowohl realiter als auch in 
bildlichen Dokumenten wie illustrierten Flugblättern nachweisen.34 

Exemplarisch sei auf die sich in der Nähe zu Nürnberg befindenden 
Kanzeln verwiesen, wie in Ditzingen (um 1480/1490), Kusterdingen 
(um 1510) oder Gemmrigheim (um 1526), welche sich alle durch eine 
schlichte, polygonale Form auszeichnen.35

Das bildliche Motiv mit zwei sich gegenüberstehenden Akteu­
ren auf Kanzeln ist bereits aus einem anderen Kontext bekannt, 
der Disputatio. Dies verdeutlicht beispielsweise die Darstellung der 
Sitzung von Kirchenprälaten im Konstanzer Münster, in der auf 
zwei Kanzeln über das Schicksal Jan Hus’ (1370–1415) debattiert 
wurde, welche Eingang in die sogenannte Richentalchronik von 1465 
gefunden hat [Abb. 4].36 Diese im Mittelalter durchaus übliche Form 
zur Klärung von Streitfragen erstreckt sich hier, die Konfrontation 
betonend, über zwei Bildfelder auf zwei gegenüberliegenden Seiten. 
Zwischen ihnen ist eine Maria mit Kind auf einem Pfeiler zu sehen, 
eine Darstellung, welche an den Typus einer Trumeau-Madonna 
zwischen Kirchentüren erinnert. Auf illustrierten Flugblättern tritt 
das Motiv – um nach Nürnberg zurückzukommen – unter anderem 
im Liber Chronicarum von 1493 auf, deren annähernd 2000 Holz­
schnitte durch die Künstler Michael Wolgemut (1434–1519) und 
Wilhelm Pleydenwurf (1460–1494), dessen Stiefsohn, angefertigt 
wurden.37 Bei der Darstellung des ‚Siebten Zeitalters‘, gegenüber 
der Seite ‚Von dem Antichrist‘, stehen sich rechts die im Text 

34
Die Ausnahmen bilden die Kanzeln in Nördlingen (St. Georg, 1499/1500; vgl. Georg Dehio 
(Hg.), Handbuch der deutschen Kunstdenkmäler Bayern III – Schwaben, München 1989, 773) 
und einige italienische Werke aus dem 15. Jahrhundert wie die Außenkanzel von Donatello 
und Michelozzo in Prato, Santo Stefano (1428) und diejenige im Inneren von Pasquino da 
Montepulciano, Mino da Fiesole und Antonio Rossellino (1469–1473), die Kanzel von Piero 
di Cecco in Fiesole, San Domenico (um 1460) und die Kanzel von Filippo Brunelleschi in 
Florenz Santa Maria Novella (1443–1448). Diesen stehen allein aus der Zeit um 1480–1520 
250 polygonale Kanzeln aus dem gesamteuropäischen Raum gegenüber, welche die Autorin 

des Beitrags katalogisieren konnte (bisher unpubliziert).

35
Karl Halbauer, predigstül. Die spätgotischen Kanzeln im württembergischen Neckargebiet, 

Stuttgart 1997, Nr. 9, 17, 14.

36
Konstanz, Rosgartenmuseum, Hs1, fol. 16r, v. Das Motiv des Predigers auf der Kanzel ist 
in vielen Kontexten seit dem 12. Jahrhundert überliefert, meist stehen Christus, Heilige, 
zeitgenössische Prediger und Propheten (wie Mohammed) auf ihr; vgl. Martha W. Driver, 
Preachers in Pictures from Manuscripts to Print, in: dies. und Vorkica O’Mara (Hg.), 
Preaching the Word in Manuscript and Print in Late Medieval England. Essays in Honour of 

Susan Powell, Turnhout 2013, 235–258.

37
Hartmann Schedel, Liber chronicarum, Nürnberg 1493 (Nürnberg, Bibliothek des Germa­
nischen Nationalmuseums, Signatur: Inc. 2° 266, fol. 259v); vgl. Randall Herz, Michael 
Wolgemut und die Schedel’sche Weltchronik, in: Michael Wolgemut – Mehr als Dürers Lehrer 
(Ausst.-Kat., Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum), hg. von Benno Baumbauer, Dag­

mar Hirschfelder und Manuel Teget-Welz, Regensburg 2019, 123–131.



Inhalt zweierley predig (1529)

643

genannten Propheten Elias sowie Enoch und links der Antichrist, 
der einem Prediger ins Ohr flüstert, gegenüber [Abb. 5]. Bemer­
kenswerterweise ist auch hier ein Rufer ins Zentrum des Blattes 
gestellt, wenngleich er sich nicht an die den Holzschnitt Betrachten­
den wendet, sondern als Rückenfigur das über ihm stattfindende 
Geschehen kommentiert.38 Die zwei dargestellten Kanzeln sind 
jeweils polygonal geformt und mit einem Tuch verhängt, diejenige 
der Propheten ist zudem mit Blendarkaden verziert. Während die 
auf ihr stehenden Figuren allegorisch zu verstehen sind, reflektie­
ren ihre ‚Bühnen‘ historisch gängige Kanzeln und deren Ausschmü­
ckungen, wobei der positive Charakter derjenigen der Propheten 
durch die detailreichere Ausgestaltung betont wird.

Noch deutlicher, dass weder Kanzelform noch der Behang mit 
dem Tuch in der konfessionellen Zugehörigkeit determiniert waren, 
zeigt der um 1524 entstandene und ikonografisch äußerst komplexe 
Druck Die alte und die neue Kirche [Abb. 6], welcher als eines der 
Vorbilder für das Flugblatt Inhalt zweierley predig fungierte.39 Hier 
sind es Luther und ein inschriftlich gekennzeichneter „Abblas pre­
diger“, die sich auf Kanzeln trotz der erheblichen Entfernung im 
Bild zueinander wenden. Während Luther von einer runden Kanzel 
mit einem ornamentierten Fuß predigt, befindet sich die andere 
Person auf einer polygonalen, mit Blendarkaden versehenen Kan­
zel. Die bekannte, den Sehgewohnheiten entsprechende Kanzelge­
stalt erhält hier offenbar einen pejorativen Beigeschmack.

Antithesen sind im Mittelalter und demnach auch in der soge­
nannten Reformationspropaganda kein neues Instrumentarium. In 
anderen Blättern wird ebenfalls die Konstruktion von Polaritäten 
dazu genutzt, um eine unmissverständliche Deutung für und wider 
ein Thema zu kreieren.40 Über die genannten Beispiele mit Kanzeln 
hinaus können in einem größeren Kontext weitere, dies verdeutli­
chende Flugblätter angeführt werden, wie der Himmelwagen und 
Höllenwagen (1519) des Künstlers Lucas Cranach der Ältere (1472–
1553), der die Kontrastierung auf ein oberes und ein unteres Bildfeld 
verlagerte, in unterschiedliche Leserichtungen ordnete und damit 
ein Blatt entwarf, welches als der Beginn der reformatorischen 
Propaganda gesehen wurde.41 Durch Gegenüberstellungen wurde 

38
Hierzu: Herbert Zschelletzschky, Die ‚Drei gottlosen Maler‘ von Nürnberg. Sebald Beham, 
Barthel Beham und Georg Pencz. Historische Grundlagen und ikonologische Probleme ihrer 

Graphik zu Reformations- und Bauernkriegszeit, Leipzig 1975, 288.

39
Schuster, Das 16. Jahrhundert, 193, Nr. 66; Oelke, Konfessionsbildung, Abb. 12, A/Nr. 15.

40
Balzer, Reformationspropaganda, 68; vgl. Kurt Reumann, Das antithetische Kampfbild. Bei­
träge zur Bestimmung seines Wesens und seiner Wirkung, Berlin 1964; Oelke, Konfessionsbil­

dung, 226–229.

41
Vgl. Herbert Zschelletzschky, Vorgefecht des reformatorisches Bildkampfes. Zu Cranachs 
Holzschnitt „Himmelwagen und Höllenwagen des Andreas Bodenstein von Karlstadt“, von 
1519, in: Ernst Ullmann (Hg.), Kunst und Reformation, Leipzig 1983, 67–75; Schuster, Das 16. 
Jahrhundert, 191–192, Nr. 65; Lyndal Roper und Jennifer Spinks, Karlstadt’s Wagen: The 

First Visual Propaganda for the Reformation, in: Art History 40, 2017, 256–285.



Joanna  Olchawa

644

[Abb. 5]
Michael Wolgemut und Wilhelm Pleydenwurff, Septima etas mundi, in: Hartmann Schedel, 
Registrum huius operis libri cronicarum cum figuris et ymagibus ab inicio mundi (liber chronica­
rum), 1493, Holzschnitt, München, Staatsbibliothek, rar. 287, fol. 262v © München, Staats­

bibliothek, Creative Commons.



Inhalt zweierley predig (1529)

645

[Abb. 6]
Monogrammist H (Stecher), Flugblatt Die alte und die neue Kirche, 1524, Einblattdruck, 
55.4 × 35.9 cm, Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum, Signatur: HB 25 © Germa­

nisches Nationalmuseum, Sammlung Druckgraphik - Zeichnungen, Foto: Georg Janßen.



Joanna  Olchawa

646

das Publikum offenbar geschult, die Szenen auf den ersten Blick 
als positiv einerseits und negativ andererseits zu werten. So kann 
das Flugblatt Inhalt zweierley predig sogar über eindeutig negative 
Motive verfügen, wie das des Kirchenschlafs, welches aber schlicht­
weg nicht wahrgenommen oder gänzlich ignoriert wurde, weil es auf 
der ‚falschen‘, der evangelischen Seite, zu sehen ist und nicht in das 
in dem Blatt angelegte Deutungsmuster passt.42

So lässt sich festhalten, dass der Künstler des Holzschnitts der 
noch erhaltenen Flugblätter in Berlin, Dresden und Wien kaum 
beabsichtigte, akkurate Abbilder der jeweiligen Realität der Kon­
fessionen zu entwerfen. Vielmehr stellte er überaus geschickt ein­
zelne Motive gegenüber, die mit dem Wissen der „Summae“, also 
auf einem zweiten Blick, mit einer Wertung belegt wurden. Auch 
dann suggeriert das Bild lediglich, dass nur die ‚evangelischen‘ 
Frauen lasen, während nur die der römisch-katholischen Konfes­
sion anhängenden Menschen an ihren Rosenkränzen festhielten 
und dass die evangelisch genutzten Kanzeln eine schlichte, nicht 
von der Predigt ablenkende Form besaßen, während die ‚päpst­
lich‘ genutzten Werke pompös mit wertvollen Tüchern verhängt 
waren.43

Das Blatt erfuhr eine beachtliche Rezeption, wovon einige 
Nachdrucke zeugen. Einer von ihnen, auf der Titelseite der Con­
fabulatio von Leonhard Culmann (1545) zu sehen, transferiert das 
Thema in ein Hochformat und verzichtet auf die „Summae“, deren 
Quintessenz er aber mit „Haec dicit Dominus Deus“ und „Sic dicit 
Papa“ in das Bild integriert [Abb. 7] und damit die Botschaft über 
das Vorbild hinausgehend konkretisiert.44 Solche Nachdrucke wie 
auch das Flugblatt Inhalt zweierley predig selbst spielen zudem in 
der bis etwa 1550 entstehenden Luther- und Konfessionsikonografie 
eine wesentliche, nicht zu übersehende Rolle. Sie können nämlich 
verständlich machen, weshalb das Motiv der Kanzel oder des ‚Pre­
digers auf der Kanzel‘ heute eher mit Luther oder der Reformation 
assoziiert wird. Der entscheidende Schritt von einer nicht konfes­
sionell gebundenen ‚Bühne‘ hin zum „beliebte[n] evangelische[n] 

42
Bezeichnenderweise werden die zwei offensichtlich schlafenden Männer auf der linken, 
evangelischen Seite kaum in der Forschungsliteratur genannt und schon gar nicht kom­
mentiert. Der Kirchenschlaf wurde jedoch als ein ernst zu nehmendes Problem erachtet; 
vgl. beispielsweise: Rudolf Cruel, Geschichte der deutschen Predigt im Mittelalter, Detmold 

1879, 511; Karl-Heinz Göttert, Geschichte der Stimme, München 1988, 270.

43
Vgl. Carsten-Peter Warncke, Bildpropaganda der Reformationszeit, in: Barbara Stoll­
berg-Rilinger und Thomas Weißbrich (Hg.), Die Bildlichkeit symbolischer Akte, Münster 

2010, 185–197.

44
Leonhard Culmann, Confabulatio Seu Disputati Pia et Religiosa Hominis Evangelici & Papistici 
de Uerae Religionis Articulis [...], Nürnberg 1545 (Berlin, SMB, Staatsbibliothek, Signatur: 
Dg 4148); Rudolf Zacharia Becker (Hg.), Holzschnitte alter deutscher Meister. In den Origi­
nal-Platten gesammelt von Hans Albrecht von Derschau, Gotha 1808, Bd. 2, Nr. D10; Stuhl­
fauth, Flugblätter, 243–244; Scribner, Propaganda, 199; vgl. auch: Berlin, Deutsches Histo­

risches Museum, Signatur: Gr 90/45, 48 × 41 cm.

http://resolver.staatsbibliothek-berlin.de/SBB0000D31B00000000
http://resolver.staatsbibliothek-berlin.de/SBB0000D31B00000000


Inhalt zweierley predig (1529)

647

[Abb. 7]
Titelseite der Schrift von Leonhard Culmann, Confabulatio Seu Disputatio [...], 1545, Titel­

holzschnitt, Berlin, SMB, Staatsbibliothek, Signatur: Dg 4148, VD16 C 6239 © Berlin, SMB, 
Staatsbibliothek, Creative Commons.



Joanna  Olchawa

648

[Abb. 8]
Lucas Cranach, Flugblatt Unterscheid zwischen der waren Religion Christi und falschen [...], 

1545, kolorierter Holzschnitt auf Papier, 35.1 × 58.5 cm, Berlin, SMB, Kupferstichkabinett, 
Signatur: 707-115 © Berlin, SMB, Kupferstichkabinett, CC BY-NC-SA 3.0, Foto: Jörg P. 

Anders.



Inhalt zweierley predig (1529)

649

Predigtmotiv“45 ist auf dem Flugblatt Unterscheid zwischen der waren 
Religion Christi und falschen Abgöttischen lehr des Antichrists in den 
fürnemsten stücken (1545) von Lucas Cranach dem Jüngeren (1515–
1586) zu finden [Abb. 8].46 Sichtlich griff er die zentrale Säule als 
trennendes Element zwischen den zwei konfessionellen Sphären 
auf und stärkte die Opposition, indem er die Kanzeln mit den Pre­
digern direkt an ihr und voneinander abgewandt platzierte. Damit 
wurde unmissverständlich, dass es sich nicht mehr um eine Dis­
putatio-Situation handelte. Der auf der linken Seite stehende und 
direkt aus dem Buch Lesende ist als Luther identifizierbar, während 
auf der rechten Seite ein Mönch zu erkennen ist, dem eine Teu­
felsgestalt durch einen Blasebalg die Worte direkt ins Ohr bläst. 
Die rundlich gestalteten Kanzeln haben zwar in ihrer Form als 
bildimmanente Argumentation an Bedeutung verloren, wohl aber 
markiert nun die Inschrift Alle Propheten zeugen von diesem, dz kein 
ander name unter dem himel sey. Act. 4,10 auf Luthers Bühne den 
vornehmlichen, signifikanten Unterschied. Für das Verständnis des 
Blattes sind jedoch andere Elemente relevant, so die divergierende 
Komposition: links mit der Darstellung der Sakramente in einer klar 
strukturierten, übersichtlichen und verständlichen Ordnung, rechts 
hingegen mit der übereinander gestaffelten, vielfigürigen Darstel­
lung von Prozessionen, Ablasshandel durch den Papst, Weihe eines 
Altars und einer Glocke sowie anderer Begebenheiten. Von diesem 
Flugblatt zur berühmten, Luther repräsentierenden und zeichenhaft 
auf ihn verweisenden Predella des sogenannten Reformationsaltars 
in der Stadtkirche St. Marien in Lutherstadt Wittenberg (1547), in 
der schlicht auf die negative Seite verzichtet wird, war es dann auch 
nur ein kleiner Schritt.47 Dass seine rundliche Kanzel mit einem 
floralen Muster sowie einem apotropäischen Drachen geschmückt 
ist, also ein rein fiktives Werk darstellt und er mit seiner kräftigen 
Statur sowie der Positionierung am rechten Bildrand an den ‚bebst­
lichen prediger‘ des Flugblattes Inhalt zweierley predig erinnert, ist 
hier nicht (mehr) von Belang.

45
Oelke, Konfessionsbildung, 260; vgl. Volkmar Joestel und Juttar Strehle, Luthers Bild und 
Lutherbilder. Ein Rundgang durch die Wirkungsgeschichte, Wittenberg 2003; Thomas R. Hoff­

mann, Luther im Bild. Eine Ikone wird erschaffen, Stuttgart 2017.

46
Schuster, Das 16. Jahrhundert, 194, Nr. 67; Scribner, Propaganda, 201–204.

47
Der Zusammenhang wurde vielfach erkannt; vgl. Albrecht Steinwachs, Der Reformationsal­
tar von Lucas Cranach d. Ä. in der Stadtkirche St. Marien, Lutherstadt Wittenberg, Spröda 
1998; Insa Christiane Hennen, Die Ausstattung der Wittenberger Stadtpfarrkirche und der 
Cranach’sche Reformationsaltar, in: Heiner Lück, Enno Bünz, Leonhard Helten, Armin 
Kohnle, Dorothée Sack und Hans-Georg Stephan (Hg.), Das ernestinische Wittenberg. Spuren 
Cranachs in Schloss und Stadt, Petersberg 2015, 401–422; Joseph Leo Koerner, Die Reforma­

tion des Bildes, München 2017.



Joanna  Olchawa

650

IV. Gleich einer Predigt: Audiovisuelle Wahrnehmung des 
illustrierten Flugblattes

Vor diesem Hintergrund und insbesondere – das sei noch einmal 
betont – angesichts der 1529 konfessionell noch nicht festgelegten 
Ikonografie der Prediger auf der Kanzel stellt sich die Frage, warum 
der Formschneider und Drucker diesen recht ambigen, fast indif­
ferenten Holzschnitt für das Thema der überspitzten „Summae“ 
wählte oder in Auftrag gab. Für eine protestantische Propaganda 
wären andere Bilder wie Cranachs Unterscheid zwischen der waren 
Religion Christi und falschen Abgöttischen lehr des Antichrists in den 
fürnemsten stücken prädestinierter, da eindeutiger gewesen. Daher 
ist zu vermuten, dass das Blatt mitsamt dem Text von Hans Sachs 
eine zwar polemische, aber doch subtile und eher didaktische als 
propagandistische Aussage intendierte.

Deutlich wird dies, wenn man sich den historischen Verwen­
dungskontext vergegenwärtigt. Dieser wurde bereits anhand ande­
rer zeitgenössischer Blätter herausgearbeitet und ist auf das Flug­
blatt Inhalt zweierley predig übertragbar: Nach der Produktion wurde 
es mit hoher Wahrscheinlichkeit von sogenannten Kolporteuren 
einer interessierten Käuferschaft angeboten. Das Animieren zum 
Kauf erfolgte durch ein lautes Vortragen des Textes.48 Die bereits 
genannten Mündlichkeitssignale und vor allem der auf dem Holz­
schnitt dargestellte Rufer konnten zu einer performierten Münd­
lichkeit anleiten und den Verkauf zu einem Aufsehen erregenden 
Spektakel werden lassen. Nachdem das Blatt erworben wurde, 
„verschwand es nur in den seltensten Fällen im ‚privaten‘ Besitz 
des Käufers, sondern wurde auf unterschiedlichste Weise einer 
breiten Öffentlichkeit zugänglich gemacht“.49 Innerhalb der „gesel­
ligen Rezeption“50 wurde folglich der Text – nun in einem ande­
ren Zusammenhang – laut vorgelesen, vom anwesenden Publikum 
gehört und kommentiert. Darauf deutet die konzeptionelle Münd­
lichkeit des Textes, die der Kommunikationssituation mit Reim­
form und Appellcharakter angepasst ist. Das Bild hingegen konnte 
gemeinsam betrachtet werden oder, da es „von Hand zu Hand wei­
tergereicht [wurde], bis es vollends zerlesen war“51, immer wieder 

48
Laurence Fontaine, History of Pedlars in Europe, Durham 1996; vgl. Jörn Münkner, Eingreifen 
und Begreifen. Handhabungen und Visualisierungen in Flugblättern der Frühen Neuzeit, Berlin 

2008.

49
Oelke, Konfessionsbildung, 135.

50
Wolfgang Adam, Theorien des Flugblattes und der Flugschrift, in: Joachim-Felix Leonhard, 
Hans-Werner Ludwig, Dietrich Schwarze und Erich Straßner (Hg.), Medienwissenschaft. 
Ein Handbuch zur Entwicklung der Medien und Kommunikationsformen, Bd. 1, Berlin/New 
York 1999, 132–143, hier 135; vgl. Scribner, Flugblatt, 67; ders., Oral Culture and the Trans­
mission of Reformation Ideas, in: Helga Robinson-Hammerstein (Hg.), The Transmission of 

Ideas in the Lutheran Reformation, Dublin 1989, 83–104.

51
Oelke, Konfessionsbildung, 135.



Inhalt zweierley predig (1529)

651

zu einer Memorierungsstütze des Gehörten werden.52 Gelegentlich 
wird das audiovisuelle Erlebnis durch die Text-Bild-Relationen for­
ciert, indem das Schauen explizit im Text thematisiert und zu die­
sem aufgefordert wird, wie „Wer hie für ge, der schawe an: Diß sind 
auff erdt die Drey Person“ oder „schawet an das siben hewbtig tier“, 
das den Text auf dem Flugblatt Das sibnha(u)ptige Papsttier (1530) 
eröffnet und auf die darüber liegende Darstellung verweist.53

Dass Flugblätter des 16. Jahrhunderts eng an Sprache gekoppelt 
waren, bezeugt ebenfalls das bereits genannte Blatt Die alte und die 
neue Kirche, handelt es sich doch um ein Merkbild, welches die nicht 
illustrierte Flugschrift Ein gespräch auff das kurtzt zwusche[n] eynem 
Christen vn[d] Juden [...] visuell ergänzt und die wichtigsten Aspekte 
pointiert herausstellt.54 In einer literarischen Fiktion und hier in der 
Rahmenhandlung in einem Gasthaus sitzend, erläutert ein Christ 
einem Juden die neuen Glaubensfragen. Der mithörende Gastwirt 
verspricht, dieses Gespräch auf seine Kosten zu veröffentlichen, 
was dann die realiter publizierte Schrift darstellt. Dass der Einsatz 
von Medien hier bewusst reflektiert wurde, zeigt sich am Ende des 
Textes, als der Knecht des Wirts erläutert: „als durch gesprech und 
geseng auch deuttung der figuren des alten testaments und zu letzt 
durch Christus der zum zeichen der sicherhung gesatzt und das 
wort selber ist.“55

Vorbildlich für den intermedialen Gebrauch von Mündlichkeit 
und Schriftlichkeit, Buchdruck und Performanz war Hans Sachs, 
der gar als „Meister der Medien“ bezeichnet wurde.56 Vor allem 
er war dafür bekannt, Gesänge, Geistliche Spiele und eben auch 
Flugblätter als Kommunikationsmedien sowie wirkmächtige didak­

52
Zur audiovisuellen Gedächtnisstütze: Horst Wenzel, Hören und Sehen. Schrift und Bild. 
Kultur und Gedächtnis im Mittelalter, München 1995 und auf Flugblättern, Klug, Flugblatt, 
102–104; zum Problem auch: Susanne Wegmann, Der Reformatorische Blick. Sehen und 
Hören – Welche Sinneswahrnehmung führt zu Gott?, in: David Ganz und Thomas Lentes 
(Hg.), Sehen und Sakralität in der Vormoderne, Berlin 2011, 293–301; Susanne Wegmann, 
Das illustrierte Flugblatt und sein Publikum. Massenmedium, Massenwirksamkeit und eine 
Anleitung zur Rezeption, in: Maria Deiters und Ruth Slenczka (Hg.), Häuslich – persönlich – 

innerlich. Bild und Frömmigkeitspraxis im Umfeld der Reformation, Berlin 2020, 61–76.

53
Schilling, Hans Sachs, 383; vgl. Markus Friedrich, Das Hör-Reich und das Sehe-Reich. Zur 
Bewertung des Sehens bei Luther und im frühneuzeitlichen Protestantismus, in: Markus 
Friedrich, Gabriele Wimböck und Karin Leonhard (Hg.), Evidentia. Reichweiten visueller 

Wahrnehmung in der Frühen Neuzeit, Münster 2007, 453–481.

54
Ein gespräch auff das kurtzt zwusche[n] eynem Christen vn[d] Juden [...], Erfurt, 1524 (Regens­
burg, Staatliche Bibliothek, Signatur: 999/4 theol. Syst. 716(5), VD16 G 1864 (15.05.2021); 
mit weiteren Exemplaren und Digitalisatnachweisen); zur Identifikation: Scribner, Propa­
ganda, 211–215; vgl. Fiona M. K. Campbell, Dialog und Dialogizität in den Flugschriften der 
frühen Reformation, in: Nikolaus Henkel, Martin H. Jones und Nigel F. Palmer (Hg.), Dia­
loge. Sprachliche Kommunikation in und zwischen Texten im deutschen Mittelalter, Tübingen 

2003, 337–348.

55
Ein gespräch auff das kurtzt zwusche[n] eynem Christen vn[d] Juden [...], Erfurt, 1524 (Regens­
burg, Staatliche Bibliothek, Signatur: 999/4 theol. Syst. 716(5), VD16 G 1864, DIII [letzte 

Seite]).

56
Schilling, Hans Sachs, 363–393.

http://gateway-bayern.de/VD16+G+1864


Joanna  Olchawa

652

tische Instrumentarien zu nutzen, um zum eigenständigen Denken 
anzuleiten.57 Zumindest vordergründig sollte das Publikum selbst 
entscheiden, welche ‚Lehre‘ in den Dialogen und vor allem in der 
Disputatio auf dem Flugblatt Inhalt zweierley predig zu befürworten 
sei, hintergründig war jedoch die Richtung zu reformatorischen 
Ideen durch den Text unmissverständlich vorgegeben.

Diese intermedialen, intersensorischen und didaktisch ausge­
richteten Elemente erinnern stark an ein anderes, recht naheliegen­
des Kommunikationsmedium: das visuell und auditiv ausgerichtete 
Predigtgeschehen selbst.58 Dieses war ebenfalls – bereits vor der 
Reformation – auf das Hören der Predigt und das Sehen (des Predi­
gers, seiner Mimik und seiner Gestik, seiner mitgebrachten, requi­
sitenhaften ‚Predigthilfen‘ wie Kruzifixen oder Schädel und Em­
blemtafeln sowie der Kanzel mit zum Hören animierenden Inschrif­
ten und Appellfiguren) als unterstützender Rezeptionsprozess aus­
gerichtet.59 So berichtete beispielsweise Thomas Waleys (gest. 1349) 
von Predigern, die fast mit der gesamten, offenbar mobilen Kanzel 
zu Boden gefallen wären, weil sie so wild gestikulierten: „Ich habe 
Prediger gesehen, die sich in jeder anderen Hinsicht sehr gut auf­
führten, sich aber so herumwarfen, als kämpften sie mit jemanden 
oder als seien sie verrückt genug, sich und ihre Kanzel zu Boden zu 
werfen, wären da nicht Menschen, die sie daran hinderten.“60 Wäh­
rend einer im Jahr 1451 in Wien stattfindenden Weltgerichtspredigt 
muss der Wanderprediger Johannes Capistranus (1386–1456) die 
Bibelstelle „Rufe aus voller Kehle, halte dich nicht zurück! Lass 
deine Stimme ertönen wie eine Posaune“ (Jes. 58,1) geradezu ge­
schrien haben, um sich selbst zu unterbrechen und über Gesten 

57
Ecker, Einblattdrucke, 174.

58
Zur Predigt als Kommunikationsmedium vor allem: David L. d’Avray, The Preaching of the 
Friars. Sermons Diffused from Paris before 1300, Oxford 1985; Anne T. Thayer, Penitence, 
Preaching and The Coming of the Reformation, Aldershot 2002; Volker Mertens, Hans-Jochen 
Schiewer, Regina D. Schiewer und Wolfram Schneider-Lastin (Hg.), Predigt im Kontext. 
Internationales Symposium am Fachbereich Germanistik der Freien Universität Berlin vom 5.–8. 

Dezember 1996, Tübingen 2013.

59
Joanna Olchawa, Kanzeln um 1500 als Verkündigungsorte und die Rolle des Zuhörens, in: 
Das Münster. Zeitschrift für christliche Kunst und Kunstwissenschaft 1, 2021, 22–27; Joanna 
Olchawa, Die „Ohren der Zuschauer“ – Das hörende (und schauende) Predigtpublikum vor 
der Kanzel im 15. Jahrhundert, in: Das Mittelalter. Perspektiven mediävistischer Forschung 27, 
2022, 110–143 (15.08.2022); zudem: William North, Hearing Voices in Late Antiquity. An 
Aural Approach to Augustine’s Confessions, in: Jason Kahn Glenn (Hg.), The Middle Ages 
in Texts and Textures. Reflexions on Medieval Sources, Toronto 2011, 7–20 und des Weiteren: 
Carolyn Muessig, Medieval reportationes. Hearing and Listening to Sermons Through the 
Ages, in: Gabriel Aubert, Amy Heneveld und Cinthia Meli (Hg.), L’Éloquence de la chaire 
entre écriture et oralité (XIIIe-XVIIIe siècles). Actes du colloque international de Genève, 11–12 
septembre 2014, Paris 2018, 77–90; Arnold Hunt, The Art of Hearing. English Preachers and 

Their Audiences, 1590–1640, Cambridge 2010.

60
Vidi enim aliquos qui quoad alia in sermonibus [optime] se habebant, tamen ita motibus 
corporis se jactabant quod videbantur cum aliquo duellum inisse, seu potius insanisse, in 
tantum quod seipsos cum pulpito in quo stabant nisi alii succurissent praecipitassent, Tho­
mas Waleys, de modo componendi sermones cum documentis, in: Thomas Marie Charland, 
Artes Praedicandi. Contribution à l’histoire de la rhétorique au moyen âge, Paris 1936, 332; vgl. 
Michael Baxandall, Painting and Experience in Fifteenth Century Italy. A Primer in the Social 

History of Pictorial Style, Oxford 1972.

https://heiup.uni-heidelberg.de/journals/index.php/mial/article/view/24544


Inhalt zweierley predig (1529)

653

sowie Stimmwechsel zu referieren: „Wenn du Tullius (Cicero) und 
Augustinus, ‚De christiana doctrina‘ im 4. Buch gelesen hast, dann 
weißt du ja, wieviel Stimme und Geste beim Volk bedeuten, auf 
das mehr Eindruck macht, was es sieht, als was es hört. Wenn ich 
das Volk zur Andacht bringen will, dann muß ich die Stimme stei­
gern. Wenn du aber sagst: Weichet von mir ihr Verfluchten, dann 
mußt du furchtbar schreien; das verlangt der Sinn der Worte. Gütig 
aber sind die Worte vorzutragen: Kommet, ihr Gesegneten meines 
Vaters.“61 Da man bereits bei der Konzeption und Vorbereitung das 
Auditorium berücksichtigte und gezielt ansprach, müssen solche 
Predigten sehr wirkungsmächtig gewesen sein.

Die Frage, ob mit dem illustrierten Flugblatt aufgrund der The­
matik nicht nur eine motivische und konzeptuelle, sondern auch 
eine räumliche Nähe zu Predigten hergestellt werden sollte, also 
ob eine Anbringung an der Außenfassade oder Tür einer Kirche 
nahegelegt wurde, bleibt im Bereich der Spekulation. Doch kann 
solch eine auf eine große Rezeption angelegte Verwendung nicht 
ausgeschlossen werden, wenn beispielsweise das Gemälde Kampf 
zwischen Fasching und Fasten (1559) von Pieter Bruegel dem Älteren 
in Erinnerung gerufen wird [Abb. 9],62 das ein am Kircheneingang 
befestigtes illustriertes Flugblatt wiedergibt. Hierzu würden sich 
einige Kirchen, die seit den 1520er Jahren zunehmend simultan 
genutzt wurden, durchaus anbieten.63

VI. Fazit

Das illustrierte Flugblatt Inhalt zweierley predig zeichnet sich durch 
seine große Vielschichtigkeit aus. Die auf komplementäre Weise auf-
einander Bezug nehmenden, gleichwertigen Textteile und der Holz-
schnitt erfordern zunächst einen Rezeptionsprozess, der vom Bild 
zum Text und schließlich wieder zum Bild führt. Erscheint das Bild 
nämlich auf den ersten Blick weitgehend neutral, da es schlicht zwei 
Predigtgeschehen in der Struktur einer Disputatio visualisiert, wird 
es erst im Wissen um die polemisch gegenübergestellten Inhalte der 
„Summae“ mit einer Wertung versehen. Vor allem die unmittelbar 
ersichtlichen Unterschiede – lesende Frauen und Rosenkränze hal-
tende Figuren, der polygonale und der rundliche, geschmückte Kan-

61
München, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 16191, fol. 262, vgl. Johannes Hofer, Johannes 
Kapistran. Ein Leben im Kampf um die Reform der Kirche, Heidelberg 1965, Bd. II, 36; vgl. 
Kaspar Elm, John of Capistrano’s Preaching Tour North of the Alps (1451–1456), in: ders. 
und. James D. Mixson (Hg.), Religious Life Between Jerusalem, the Desert, and the World. 

Selected Essays, Leiden 2016, 255–276.

62
Wien, Kunsthistorisches Museum, Gemäldegalerie, Signatur: 1016; vgl. Schilling, Hans 

Sachs.

63
Kurt Rosendorn, Die rheinischen Simultankirchen bis zum Beginn des 18. Jahrhunderts. Eine 
rechtsgeschichtliche Untersuchung, Speyer 1958; Eva-Maria Seng, Kirchenbauten und konfes­
sionelle Konflikte in bikonfessionellen Städten und Orten in der Frühen Neuzeit – Simulta­
neen, in: Jan Harasimowicz (Hg.), Protestantischer Kirchenbau der frühen Neuzeit in Europa. 

Grundlagen und neue Forschungskonzepte, Regensburg 2015, 199–214.



Joanna  Olchawa

654

[Abb. 9]
Pieter Bruegel d. Ä., Kampf zwischen Fasching und Fasten, 1559, 118 × 164.5 cm, Öl auf 
Eichenholz, Wien, Kunsthistorisches Museum, Gemäldegalerie, Signatur: 1016 © Wien, 

Kunsthistorisches Museum, Gemäldegalerie, Ausschnitt, Wikimedia, Public Domain.



Inhalt zweierley predig (1529)

655

zelkorb – werden dann neu codiert, positiv wie negativ, obgleich 
dies in dem Bild selbst nicht angelegt ist. Denn lesende Frauen im 
Kirchenraum gab es bereits vor der Reformation, Rosenkränze sind 
im frühen 16. Jahrhundert nicht ausschließlich an eine Konfession 
gebunden, polygonale Kanzeln entsprachen der Norm und ornamen-
tierte Ehrentücher wurden über die meisten Werke gehängt.

Seine eigentliche Bedeutung entfaltet das Flugblatt in seiner 
Gesamtheit in dem Appell an das Publikum. Vordergründig kre­
iert es mit dem Bild und insbesondere dem innerbildlichen Rufer 
als Mittlerfigur zwar einen Entscheidungsfreiraum „[w]elche leer 
die warhaffts ist“, doch hintergründig soll die römisch-katholische 
Konfession abgelehnt oder zumindest nach ihrer bestehenden Ord­
nung, den Normen und Werten befragt werden. Dies geschieht 
durch den Titel, die Bildthematik und die Inhalte der „Summae“, 
die eine offensichtliche Analogie zu den ebenfalls intermedial und 
intersensorisch gestalteten Predigten herstellen. Bei beiden Kom­
munikationsmedien Flugblatt und Predigt werden vor allem die 
audiovisuelle Rezeption und dementsprechend die in ihrer Wirk­
mächtigkeit bekannten audiovisuellen Strategien in den Vorder­
grund gestellt, gleichgültig, ob die Sinne, das Sehen und das Hören, 
hierarchisiert wurden oder ob ihre Wechselbeziehung dominieren 
sollte. Das Flugblatt Inhalt zweierley predig wirbt folglich gleich einer 
Predigt kommunikativ wirksam, mit seinen visuell, mündlich und 
auditiv erfahrbaren Elementen, für die Durchsetzung der Reforma­
tion. Es vermittelt aber zeitgleich einen Eindruck von dem Prozess 
der Meinungsbildung und -beeinflussung, der zu dieser Zeit und 
vor allem in Nürnberg voll im Gange war.

Joanna Olchawa ist seit 2018 Wissenschaftliche Assistentin am 
Kunstgeschichtlichen Institut der Goethe-Universität Frankfurt am 
Main. Nach einem Studium der Kunstgeschichte, Religionswissen­
schaft, Klassischen Archäologie und Klassischen Literaturwissen­
schaft in Köln und Berlin wurde sie mit der Arbeit zum Thema 
Toreutische Aquamanilien. Genese, Verbreitung und Bedeutung im 
12. und 13. Jahrhunderts promoviert. Diese wurde mit dem For­
schungspreis Angewandte Kunst 2014 des Zentralinstituts für Kunst­
geschichte, München und dem Ernst-Reuter-Preis für herausragende 
Dissertationen 2015 der Freien Universität Berlin ausgezeichnet. 
Anschließend war sie als Postdoktorandin im Projekt Innovation und 
Tradition. Objekte und Eliten in Hildesheim, 1130–1250 an der Univer­
sität Osnabrück (2015–2018) und in der Nachwuchsforschergruppe 
Vormoderne Objekte. Eine Archäologie der Erfahrung an der Lud­
wig-Maximilians-Universität München (2018) tätig. Zu ihren For­
schungsschwerpunkten gehören: Kunst des Mittelalters mit Fokus 
auf Ostmitteleuropa, Methoden und Theorien der Kunstgeschichte 
(Objektwissenschaft, Materialität, Medialität und Transkulturalität) 
sowie die Sinne. Momentan arbeitet sie zu klanglichen wie auch 
audiovisuellen Dimensionen der Kunst (insbesondere von Kanzeln) 
um 1500.

mailto: olchawa@kunst.uni-frankfurt.de

